



















Storia e Mistero

Una chiave di accesso alla
teologia di Joseph Ratzinger e

Jean Daniélou

A cura di G. Maspero – J. Lynch
(a cura di)

EDUSC



Ricerche di ontologia relazionale

Secondo volume

Prima edizione 2016

Grafica e impaginazione: Gianluca Pignalberi (in LATEX 2ε)
Copertina di Sonia Vazzano

© 2016 – ESC s.r.l.
Via Sabotino, 2/A – 00195 Roma
Tel. (39) 06 45493637
info@EduSC.it
www.edizionisantacroce.it

ISBN 978-88-8333-629-4



Indice

Introduzione 7

Saggio Introduttivo 27

Nota sull’interpretazione della “beatitudine” dei “puri di
cuore” (Mt 5,8) di Joseph Ratzinger/Benedetto XVI.
Gli agganci del suo pensiero con quelli di Ireneo di Lione
Réal Tremblay C.Ss.R.

I Approccio sistematico 37

Daniélou e Ratzinger di fronte al mistero

della storia

1 I Padri come risposta (Antwort) alla Parola (Wort)

Manuel Arostegi Esnaola 41

2 Verità e crisi della storia in Jean Daniélou

Leonardo Lugaresi 69

3



Indice

3 “La salvezza attraverso la Storia”: Ontologia e storia

nella teologia di Joseph Ratzinger

Robert J. Woźniak 97

4 Ontologia e storia in Jean Daniélou

Giulio Maspero 115

5 Il mistero della storia secondo Joseph Ratzinger

Ludwig Weimer 153

6 Essere e tempo. Verità, storia e teologia nel pensiero di

Joseph Ratzinger

Pablo Blanco Sarto 175

II Applicazioni 203

II.1 Lo studio del fenomeno religioso 205

7 Jean Daniélou e le religioni

Angela Maria Mazzanti 207

8 Le religioni in Joseph Ratzinger

Maria Vittoria Cerutti 231

II.2 La sensibilità liturgica 267

9 La liturgia in Daniélou. Sacra Scrittura, storia della

salvezza e contemporaneità di Cristo

Guillaume Derville 269

10 Joseph Ratzinger e la liturgia

Juan José Silvestre 297

4



Indice

II.3 La prospettiva missionaria 317

11 “Da un estremo all’altro”: la missione in Jean Daniélou

Jonah Lynch 319

12 Ratzinger sulla base antropologica della missione

Vincent Twomey SVD 339

Saggio Finale 355

“Il y a toujours un jour qui n’est pas la même chose que la veille”:
Il cristianesimo e la storia negli scritti di Charles Péguy
John Milbank

Appendice: Contributi di supporto 399

1 L’antropologia ratzingeriana dell’Imago Dei come via di

uscita dallo storicismo teologico

Isabel Troconis Iribarren 399

2 Daniélou teologo sistematico? Il concetto di akolouthía
in Gregorio di Nissa e il suo uso nell’opera di Jean Danié-

lou

Sincero Mantelli 413

3 J. Ratzinger come Agostino: Religiosità della ragione,

laicità della fede. L’attualità di un dibattito antico

Giuseppe Fidelibus 425

Indice dei nomi 451

5



Saggio Finale

“Il y a toujours un jour qi n’est pas la même chose qe la veille”:

Il cristianesimo e la storia negli scritti di Charles Péguy

John Milbank (Nottingham University)

La storia e l’evento

(i)

Forse si può dire che la storia è il centro dell’interesse della vita

e del lavoro di Charles Péguy. Egli è un personaggio storico come

agitatore politico e polemista; la sua poesia cerca non tanto di evocare il

passato dei Vangeli e della storia di Francia quanto di ri-rappresentarlo,

rivivi�carlo e di risuscitarlo nel presente; la sua �loso�a ha molto a che

fare con la natura della storia e del tempo, ma in modo da denunciare

pubblicamente ogni versione teoreticamente scissa di tale aspetto in

quanto alla base del nucleo stesso del moderno errore post-cristiano.

In tal modo le sue ri�essioni teoretiche costituiscono un ponte tra la

sua attività di agitazione politica che sostengono e il suo atto poetico di

rimemorizzazione del mistero cristiano. Quest’ultimo liturgicamente era

355



Saggio Finale

tutt’uno con il suo modus agendi più nascosto, più tragico, più familiare

e privato, che egli considerava anche come un linguaggio dell’impegno

più storico e più genuinamente sociale.
1

Talvolta si considera che queste tre sfaccettature dell’impegno di Pé-

guy con la storia – e il suo impegno storico – costituiscano tre diverse

fasi: il socialismo laicista, la critica dello scientismo laicista e dello sto-

ricismo e un completo quanto anomalo abbraccio della fede cattolica.

Ma, sebbene in certo senso tale prospettiva sia in parte vera, adottarla

in maniera esclusiva probabilmente signi�ca cadere vittima dello stesso

inganno che Péguy condannava più di tutto: ovvero quello di sostituire

un documento storico “empirico” con la realtà del tempo vissuto che ha

a che fare con il �usso e la fusione della memoria. Così, per qualsiasi

autore e meno che mai per Péguy, non vi sono, in origine, nel corso del

loro lavoro stadi sequenziali separati e circoscritti, ma piuttosto antici-

pazioni, sovrapposizioni, recuperi e rimandi complessi. Ciò a volte può

giusti�care �no a un certo punto il trattamento dell’intera oeuvre di un

autore come un tutt’uno, relativamente con scarsa attenzione a perio-

dizzazioni, adattamenti, sviluppi e cambiamenti d’opinione. Nel caso di

Péguy, tale tipo di procedimento sembra abbondantemente giusti�cato

al punto che egli uniformò sommamente la condotta al credo, in tal

modo che la sua scrittura guarda sempre a un’illuminazione successiva,

mentre allo stesso modo essa ritorna sempre su se stessa e a precedenti

fasi autoriali, dal livello micro a quello macro, dall’espressione singola

(piena di assonanze verbali) attraverso la frase, il paragrafo e il libro, alla

sua intera serie sequenziale di scritti, che comportava un forte lavoro

di riscrittura e riadattamento.

Perciò il lavoro di Péguy manca di una strutturazione normale o di

uno sviluppo narrativo e argomentativo. E, di conseguenza, esso oppone

resistenza non solo a qualsiasi ristrutturazione successiva, ma anche a

1
Si veda C. Péguy. Notre Jeunesse nella traduzione anglofona, in A. Dru (a cura

di), Temporal and Eternal, Liberty Fund, Indianapolis 2001, 3-82, di due saggi: una

versione parziale di Notre Jeunesse (Folio, Parigi 1993) [e Clio I, ndt]. In particolare la

versione inglese omette il peana al dreyfusardo ebreo ateo, che Péguy considerava

il suo mentore supremo, Bernard Lazare.

356



John Milbank

ogni esegesi veri�cabile o persino a ogni atto di interpretazione. Ap-

parentemente esso è illisible, illeggibile, come suggeriva Bruno Latour,

quarantuno anni fa, nell’anniversario della nascita (l’anno in cui sto

scrivendo, il 2014, è l’anniversario della morte avvenuta allo scoppio

della Prima battaglia della Marne).
2

Semplicemente facendo variazioni

su tema, Péguy lascia inespressi procedimenti, ipotesi, indicazioni e

conclusioni. Di conseguenza, il lettore deve provare a riempire i vuoti,

anche se per fare ciò nello spirito di una sistematica chiusura interpre-

tativa, tradirà sicuramente l’originale idioma di Péguy senza cuciture e

dal �nale aperto, laddove, come dice Latour, è impossibile riesumare il

linguaggio dal contenuto: ne sarebbe un esempio vedere la sua lunga

discussione su Les Châtiments di Hugo come meramente illustrativa

piuttosto che costitutiva dell’argomento di Clio II. Dal momento che

è impossibile dire cosa è basilare e condizionante nell’opera di Péguy,

in contrapposizione a ciò che è accidentale e condizionato, il lettore

non può interpretare genuinamente, ma solo glossare, o ripetere di�e-

rentemente in una sorta di prosieguo del testo in termini di metodo e

contenuto insieme. Eppure, come vedremo, cercare tale relazione con

Péguy vuol dire entrare in una posizione letteraria e storica che egli pen-

sa si dovrebbe tenere nei confronti di ogni artefatto storico considerato

come testo e spiegazione di un testo.

Se si rispetta tale carattere della sua opus, di ripiegarsi costantemente

su se stessa e di cogliere senza �ne il procedimento dal contesto e il

contesto dal procedimento, allora diventa chiaro che non si possono

separare la sua prima produzione da quella di transizione e da quella

matura, né il lavoro letterario da quello storico, politico, �loso�co e

teologico. Il socialismo di Péguy rimane cruciale per la sua teologia,

mentre al contrario le sue realizzazioni poetiche cattoliche coronano

il suo impegno politico. E il cardine teoretico-sostanziale qui è la sua

ri�essione del periodo di mezzo sulla relazione tra tempo ed eternità e

tra eternità e tempo. Di nuovo, nel considerarlo scopriamo che i pensieri

2
B. Latour, “Les raisons profondes du style répétitive de Péguy” in Péguy écrivain:
colloque du centenaire, Klinsieck, Paris 1973, 78-102.

357



Saggio Finale

di Péguy sul metodo storico sono inscindibili dalla sua �loso�a del corso

reale della storia umana.

La ri�essione in esame si focalizza nondimeno su una critica del pro-

gressismo secolare. Nel corso di Clio II, Péguy da repubblicano mette

in discussione l’atteggiamento usuale della sinistra nei confronti della

Rivoluzione francese, che la considerava il superamento degli abusi da

parte dell’avanzata delle idee illuminate riguardo ai diritti dell’uomo
3
.

Invece, Péguy suggerisce che l’ancien régime più o meno collassò di

per sé. Una monarchia e un’aristocrazia cristiane un tempo gloriose,

non del tutto sorde alla chiamata al servizio caritatevole, non comple-

tamente dedite al culto del denaro, alla �ne si estinsero a causa della

loro sbilanciata decadenza. Al contrario, la rivoluzione non è nata in

primo luogo in uno spirito di critica negativa né dall’assunzione di ideali

astratti, ma piuttosto come una nuova mistique, un ine�abile nuovo

senso di fratellanza in un determinato tempo e luogo, in un gruppo

unico di amici, che ha espresso se stesso, come si sa, nell’assalto alla

Bastiglia. Tale avvenimento sin dall’inizio ha preso il linguaggio di un

rituale, divenendo così la commemorazione di se stesso e avvenendo

semplicemente come un novum, come un’inaugurazione radicale, dal

momento che aveva tale carattere paradossale di essere originalmente

ripetuto.

Ma ai suoi giorni, agli esordi del Ventesimo secolo, pensa Péguy,

l’impeto rivoluzionario ha so�erto un viellissement prematuro, tale che

il particolarissimo spirito che era penetrato tra i dreyfusardi, cosa che

nuovamente unì mystiques ebrei, cattolici e repubblicani, ha portato

all’ultimo capitolo autentico della storia del repubblicanesimo francese.
4

Abbracciando la delusione del progresso, tale impeto ha già tradito le sue

fondamenta ine�abilmente rituali �no a inabissarsi nella condizione

di mera politique. Invece di essere esclusivamente rivolto al diritto

assoluto e alla dignità di ogni essere umano in ogni tempo e luogo,

e con la sempre rinnovata chiamata all’associazione, si è arreso a un

3
C. Péguy, Clio, Gallimard, Paris 1932.

4
Idem, Notre Jeunesse.

358



John Milbank

costante sacri�cio essenzialmente utilitaristico di tutto e tutti a bene�cio

delle future generazioni, un sacri�cio che deve, dunque, essere ripetuto

all’in�nito e senza senso. Il veicolo di tale mostruoso processo è lo

stato, che ha in tal modo perso contatto con l’antica città e civiltà in

favore di una registrazione, etichettatura e organizzazione strumentale

e burocratica delle risorse umane. Laicité è arrivata a signi�care non una

separazione possibilmente bene�ca tra religione e potere, che potrebbe

maturare �no alla crescita della libertà spirituale, ma una pubblica

negazione dogmatica dell’eterno, con il suo rapporto immediato con

ogni momento presente (che in tal modo non è negato, ma sostenuto nel

suo signi�cato irriducibile) in favore della religione civile dell’avvenire

come nostra unica fonte di proposito condiviso e di redenzione attesa

da parte di discendenti in�nitamente progrediti.

Dal momento che questo nuovo culto è un a�are di quanti�cazione e

calcolo, il nuovo mediatore sacro è il denaro e si può ipotizzare che è

in virtù di tale mediazione che Péguy pensa che noi ora siamo entrati

nell’era post-cristiana, che semplicemente tira avanti senza far mini-

mamente riferimento alle nozioni di creazione, peccato, incarnazione,

redenzione, grazia e dannazione.
5

Il dato ontologico, con la perdita tem-

porale, il guadagno, la disperazione e la speranza, ora hanno invece tutti

carattere pecuniario tale che molte persone corrono il rischio di entrare

in una condizione di indi�erenza peggiore di quella dei peccatori, che in

negativo comprendono il dramma della salvezza e della dannazione. Ma

ci sono ancora i ministri del nuovo sacramento del sistema monetario

e i nuovi chierici, gli “intellettuali” che asseriscono di possedere un

equivalente sociale e storico della comprensione sperimentale e tecno-

logica della natura. Si possono trovare nelle università, ma in ultima

analisi lavorano per lo stato e possono ben essere reclutati per l’appara-

to amministrativo statale. Ed essenzialmente si presentano sotto due

5
Idem, L’Argent, De Equateurs, Paris 2008. Dell’adozione da parte di Péguy della

tematica in origine maistriana della vicinanza tra santo e peccatore, si veda lo scritto

incredibilmente penetrante di Richard Gri�th “Le sacré et le dé-sacré: Péguy and

the Maistrian Tradition of French Catholicism”, presentato per il seminario Maison
Française, tenutosi ad Oxford in occasione del centenario della morte di Péguy.

359



Saggio Finale

forme diverse: o sono teorici a priori del sociale, i “sociologi” che hanno

fantasticato su determinate leggi astoriche di una supposta costante

sociale, al posto della costanza dell’eternità, o invece sono empiristi,

storici professionisti che devono dare determinati resoconti “totali” e

accuratissimi di avvenimenti ed epoche storiche, al �ne di tracciare

gli avanzamenti o gli indietreggiamenti della società nel tempo. Péguy

sta qui pensando all’eredità di Jules Michelet (che egli d’altra parte

ammirava per aver riesumato la storia del popolo). E dal momento che

l’appoggio della “histoire totale” venne costruito su tale eredità, si può

intendere che egli scriva per criticare l’approccio annaliste, che arrivò

in anticipo a dominare la storiogra�a francese del Ventesimo secolo.

Contro questo nuovo storicismo laico e positivista, Péguy introduce

in Clio II una famosa critica devastante.

Essa consiste in quattro argomenti principali. Primo, gli antichi e

non i moderni avevano ragione: la storia non è un processo tecnico

arti�ciale che tende ad un progresso aggregativo, ma rimane il tempo di

un organismo o di un animale, per quanto prodigiosamente intelligente

e liberamente inventivo. Dal momento che le civiltà sono anche culture,

naturalmente sorgono, godono di una breve maturità, ma poi si logorano

nelle loro consuetudini e alla �ne deperiscono. Come vedremo più

avanti, è cruciale per la teologia piuttosto drastica di Péguy il fatto

che anche l’avvenimento cristiano e la città cristiana alla �ne non

hanno potuto evitare questo processo ed era forse inverosimile farlo.

Insistendo sull’ineludibile vieillissement, Péguy ci indica, come molti

altri poco dopo di lui, quali Spengler, Toynbee e Dawson, una prospettiva

interculturale della metastoria e ci allontana da fantasie angustamente

etnocentriche di progresso continuo che le metastorie idealistiche del

XIX secolo avevano avuto la tendenza di promuovere. All’interno delle

civiltà, per lui, il progresso relativo non dipende da crescite incrementali,

ma dalla renaissance costante, dal costante ritorno ad fontes e dai costanti

daccapo e daccapo. Come sottolinea Latour, questo motif del “ritorno”

in Péguy non riguarda mai l’essere reazionario o conservatore, ma

piuttosto una rivisitazione delle radici neglette che rimangono per

360



John Milbank

sempre nuove e sorprendenti, per sempre avanguardia di una cultura

alle sue origini.

La decadenza o vieillissement alla �ne è, comunque, quasi inevitabi-

le, dal momento che le culture non sono fondate su abilità materiali

che probabilmente non si perdono o possono prontamente essere recu-

perate, e nemmeno su idee che possono essere scritte nero su bianco

e formalizzate e così sempre riapplicate, anche se vengono tempora-

neamente dimenticate. Invece, le culture si fondano su una mystique,
termine con cui Péguy intende qualcosa di simile a un insieme condiviso

interpersonalmente di pratiche rituali che legano insieme il materiale e

il simbolico e la cui logica rimane �no a un certo punto ine�abile e così,

proprio per questo motivo, vitale e ispiratrice. Si potrebbe sottolineare

a questo punto che è caratteristico dei �loso� cattolici della storia, da

Vico a Ballache, a Schlegel a Dawson e Voegelin, rendere in ultima

istanza determinante il rituale e il religioso, piuttosto che l’ideale o il

materiale, che tendono tutti e due ad essere le preferenze oscillanti dei

metastorici protestanti o dei loro successori atei. In tal modo, come

enfatizza soprattutto Christopher Dawson, il loro approccio è molto

più consono alle conclusioni dell’etnogra�a che riguarda il “preistorico”

– con il quale, ciò nonostante, la nostra “storia” può essere vista molto

plausibilmente, dopotutto, in un continuum.
6

Il secondo argomento ha a che fare precisamente con questa questione

delle origini. La storiogra�a esamina i documenti al �ne di registrare i

fatti con accuratezza, ma proprio questo supposto realismo è destinato

a mancare la realtà degli eventi. Tutti gli eventi e quelli signi�cativi

preparati in segreto, specialmente, sono più orali che scritti e acquisi-

scono lo statuto di eventi soltanto retrospettivamente, nei termini della

loro in�uenza successiva. Come uno scritto di letteratura, si suggerisce

in Clio II, qualsiasi “registrazione” di questo processo è soltanto una

“versione”, soltanto un’interpretazione di un processo più fondamentale.

Proprio perché tale processo è sempre un’ispirazione dinamica �naliz-

zata all’acquisizione del tipo di signi�cato che deve sempre connotare

6
Ch. Dawson, The Age of the Gods, Sheed and Ward, London 1933.

361



Saggio Finale

un evento, rimane �no a un certo livello oscuro e ine�abile, bloccato

nella sua latenza originaria, che (si potrebbe dire come il “potenziale”

aristotelico) è cionondimeno una realtà ontologica e, per di più, del tipo

più denso.

Così ci si ritrova alla presenza del paradosso per cui un evento, per

essere tale, deve già aver registrato se stesso, cosicché la storia sia sem-

pre già storiogra�a, e che la realtà umana vissuta sia originariamente

adombrata dalla letteratura e il reale dal �ttizio. Il “poetico” è doppio,

in modo che senza qualcosa che sia stato “fabbricato” nel regno del-

l’immaginazione, niente è materialmente “fatto” come evento o factum.

L’autentica realtà dell’evento richiede questo apparente supplemento.

Eppure, per ricomporre il paradosso, anche se il supplemento non

è necessariamente un’alienazione di tipo hegeliano, esso sin da prin-

cipio, contiene alcuni elementi di declino e insu�cienza (più simile a

un’emanazione neoplatonica), dal momento che la novella ispirazione

della nuova irruzione non riesce mai a esprimersi con piena soddisfa-

zione, anche se tale espressione non viene “dopo” l’origine, ma coincide

con essa. Ciò signi�ca che l’espressione è semplicemente inadeguata

all’ispirazione perché non riesce ad essere su�cientemente ispirata, non

riesce ad arrivare ad un’adeguata ispirazione che emergerebbe già come

un’espressione più piena. Si nota la stessa tensione nell’atteggiamento

di Péguy nei confronti del pensiero e della composizione: da un lato c’è

un’inesauribile intuizione, dall’altro l’intuizione autentica ha sempre

già iniziato ad essere il lavoro pazientemente ripetuto dell’elaborazione

discorsiva.

È proprio per questo doppio paradosso che, in tutta l’oeuvre di Péguy

c’è una tensione tra il tema dell’“originale puro”, che è già gravido di

tutto ciò che avverrà, e la necessità di “allungare il passo”, andare avanti

e rischiare di crescere, vivere e morire, se si vuole essere completi e

chiaramente autentici. Ciò lo rende, come nessun altro dai tempi di Wil-

liam Blake, poeta dell’innocenza, dell’esperienza e della loro interazione.

L’esperienza, come ripetizione originale, è stata già avviata per sempre;

eppure allo stesso modo essa non aggiunge niente a un’innocenza che

tradisce sempre e la cui potenzialità d’ispirazione originale, giocosa

362



John Milbank

e liturgica, contiene tutto ciò che può essere imparato in anticipo e

precede sempre qualsiasi cosa che possa essere espressa o scoperta.

Così il vecchio ha perduto la freschezza del bambino ed è paragonato a

lui ancora una volta soltanto nella misura in cui, alla �ne della sua vita,

egli ha di fronte a sé lo stesso che ha di fronte a sé il bimbo, nella forma

dell’eternità.

Di conseguenza, tutti gli ultimi giorni della Bastiglia sono pallidi echi

dei primi, tradendo quella innocenza che non tornerà più, eppure allo

stesso tempo, c’è stato soltanto un primo giorno dal momento che i suc-

cessivi sin dall’inizio lo hanno ripetuto in un’autocommemorazione.
7

Per un simile capovolgimento, le ninfee più tarde della famosa serie di

Monet appaiono fresche e più “originali” e “basilari” dei �ori dipinti

prima. Si potrebbe perciò dire che Péguy, in una serie, considera evento

la seconda occorrenza come la prima dal momento che è la sua comme-

morazione e deve essere accaduto almeno due volte per essere accaduto

una volta. Eppure allo stesso tempo l’avvenimento è Primario e non è

a�atto inscritto in una serie, perché è il principio indiviso di tutta la

serie. Ciò equivale, sulla scia di Bergson, a un tipo di applicazione di

considerazioni neoplatoniche a processi orizzontali, temporali.

E da entrambi i lati del paradosso, ci si muove qui all’interno del

tempo reale, vissuto, esperito e ricordato, se si fa riferimento alla nozione

bergsoniana di durée. Esperisco un avvenimento passato soltanto perché

quando me ne ricordo lo collego per signi�cato ad altri avvenimenti

precedenti o posteriori in una fusione intima che è estranea a qualsiasi

puntualità “spazializzata” del tempo dell’orologio. Soltanto se viene

in�nitamente ripetuto non-identicamente nel futuro, la sua rilevanza

permane e il suo forte carattere di avvenimento continua a pro�larsi.

Una rivoluzione fallita quasi letteralmente non “avviene” nella stessa

misura in cui avviene una che va a buon �ne.

Allo stesso tempo, il trasferimento di durata di Péguy da un piano

psichico a uno storico denota da parte sua una certa denigrazione

7
Per un approfondimento sui paradossi della ripetizione e discussioni su Péguy, si

veda C. Pickstock, Repetition and Identity, OUP, Oxford 2013.

363



Saggio Finale

della dualità bergsoniana tra tempo interno psichico fuso e le semplici

apparizioni esterne degli eventi discreti. Al contrario, per Péguy, se il

tempo umano è sempre prima di tutto pubblico, in quanto �sicamente

mediato dal movimento e convenzionalmente simbolico secondo le

demarcazioni del calendario, allora la durata consisterà, anche per la

memoria interna, in nient’altro che una catena8
di eventi che, sebbene

abbiano natura concatenata, rimangono anche misteriosamente separati.

La catena è fatta solo di anelli, sebbene non si veri�chi mai il caso di un

anello solitario. E il segno di tale separazione è che nessun avvenimento

reale può essere pienamente assorbito in una sequenza. Se mai fosse

“�nito” una volta e per sempre, o pienamente determinabile, sarebbe

impossibile che avesse rilevanza epistemologica o che la prima volta

fosse ontologicamente accaduto. Gli eventi più decisivi, senza i quali

non ci sarebbe storia umana, si veri�cano proprio perché sono saturi di

signi�cato – di altri eventi, molte parole e conseguenze verbali e �siche

che li circondano da tutte le parti, ma per ragioni che non possiamo

spiegare del tutto.

In ogni caso, per Péguy gli accademici ignorano irrealisticamente e

acriticamente entrambe le facce del paradosso. Non riescono a capire

che la casualità storica è retrospettiva, che ciò che è accaduto una volta

dipende da cosa è successo dopo, e non riescono neanche a comprendere

che gli avvenimenti importanti sono tali proprio perché inde�nibili e

perché ci si può discutere sopra all’in�nito. Di conseguenza, un rapporto

vissuto in forma popolare con gli eventi, attraverso memoria privata,

pettegolezzi e versioni romanzate, poiché più accessibile all’insegnante

di un liceo di provincia che non al professore parigino, si avvicina di più

in ogni caso alla realtà storica rispetto alle pedanti ricerche degli storici

– ri�essione che per Péguy restituisce molto della faccenda dell’esegesi

biblica in stile Renan, pietosamente assurda nei confronti dell’evento più

saturo di tutti. Per il curatore dei Cahiers de la Quinzaine è perciò il caso

che il so�sticatamente meta�sico vada a braccetto con l’innata saggezza

folclorica, laddove il trionfo dello “scienti�co” in campo umanistico è in

8
In italiano nel testo (ndt).

364



John Milbank

realtà il trionfo della media cultura e del camaleontismo. Ciò, secondo

lui, è stato il destino dei suoi compagni dreyfusardi di un tempo, che

una volta sostenevano, pluralisticamente, i diritti della mystique ebraica

a cui nessun vero cattolico può mai mancare di rispetto, ma che adesso

supporta un dogmatismo secolare nel dimenticare che la rivoluzione

stessa nacque in un’atmosfera di apertura liturgica.

Il terzo argomento ha a che fare con un’ulteriore implicazione del

carattere saturo dell’avvenimento. E ciò è tale che non ci può essere, in

linea di principio, nessuna storia esaustiva, anche se i professori parlano

e agiscono come se ciò fosse possibile. Un avvenimento può durare un

minuto o un giorno, eppure le ricerche sulla sua realtà necessariamente

durano più a lungo e non hanno mai �ne. Ciò avviene perché un fatto

eccede tutte le sue circostanze causali su cui si può discutere all’in�nito

poiché sono innumerevoli quando si divide in modo in�nitesimale il

processo locale e immediato di un evento o quando si allude al panorama

di tutte le sue in�nite diramazioni nel tempo e nello spazio. Il vero

interesse della storiogra�a consiste nel circoscrivere il �nito, eppure

risulta che l’evento come esempio di particolare unicità �nita sembra

così coincidere con l’in�nito. In tal modo non si hanno mai prove

su�cienti per alcunché (specialmente per quanto riguarda l’antichità)

o quasi sempre troppe (specialmente per la modernità). E, dal momento

che un evento esiste soltanto nella ripetizione, non ci si può neppure

davvero staccare dal passato per produrre soltanto storia oggettiva,

quantunque anche la storia soggettiva sia problematica, dal momento

che la stessa indeterminatezza storica accompagna le domande “chi

siamo davvero?” e “a che cosa equivalgono davvero le idee di ciascuno

di noi nel presente?”. L’unica storia possibile consisterebbe allora in

una mediazione tra oggettivo e soggettivo che richiederebbe una fedeltà

remissiva a un certo passato orizzonte di valore e allo stesso tempo un

impegno ulteriore ad esplorare quell’orizzonte in futuro.

Eppure se è il futuro concepito come aggregativo, ad essere solo

proiettato dal suo passato storico, come per il positivismo prevalente,

allora tale sforzo storiogra�co sarebbe allontanato dal dibattito. Péguy

sembra dunque intendere non soltanto che è possibile esclusivamente

365



Saggio Finale

una storia impegnata, ma che solo una storia sacrale può superare la

strategia delle aporie scettiche che ha delineato. La “spiegazione” di

un avvenimento deve cedere il passo – come il metodo al contenuto

narrato – al carattere rivelatore di un avvenimento di per sé divulgativo

e strutturante e sempre orizzonte sostanziale che supera qualsiasi mera

prospettiva formale. Ne consegue che se dobbiamo spiegare la storia

in generale allora ciò richiederà fede nell’esplorazione di certi eventi e

forse di un solo evento supremo che ci permetta di costruire narrazioni

di portata umana universale.

Tale implicazione è messa a paragone e sviluppata più nello speci�co

in relazione alla quarta critica dell’atteggiamento storico della nuova

“epoca degli intellettuali”. Qui passiamo dal livello della registrazione

empirica a quello dell’esempio empirico e della raccomandazione socio-

logica all’azione. A questo livello possiamo localizzare ancora una volta

il tema della religione civile dell’avvenire. Péguy a�erma che questo

credo laico rende incoerenti tutte le nozioni di giustizia e dunque di

etica. Ciò perché all’eternità e al Dio dell’eternità abbiamo sostituito la

storia e così la sua guardiana pagana personi�cata, Clio, che ci dice che

non ha mai preteso di governare da sola. Non c’è più un Uno eterno

che giudichi tutti noi qui giù, ma, invece, ognuno di noi in futuro è

in�nitamente soggetto al giudizio revisionista di un grande numero

inde�nito di persone che saranno anch’esse sostituiti in modo impreci-

sato e a loro volta rimpiazzati. Eppure i loro verdetti su di noi e i nostri

e�etti su di loro sono sconosciuti; la loro anticipazione è inutile e per

questo non dovrebbe essere eretta, come avviene sovente, a principio

secondo cui guidare la nostra pratica sociale e individuale. Inoltre, l’in-

certezza di tale guida può soltanto incoraggiare un errare sul versante

dell’azione autosacri�cale o persino autodistruttiva in un incredibile

eccesso di patologica autoumiliazione religiosa. I cento anni successivi

al 1914 hanno abbondantemente confermato la diagnosi di Péguy. Così

sembrerebbe che dopotutto ogni diritto dell’Uomo e la sacralità del

tempo che passa possono soltanto essere visti alla luce dell’eternità.

Paradossalmente, è l’eternità a salvaguardare la rilevanza del momento

presente; mentre è una pura e semplice prospettiva temporale a tradirla

366



John Milbank

e a violarla. Allo stesso modo è soltanto un eterno senso di giustizia

che può correttamente giudicare ogni epoca che passa: Péguy crede

che un simile giudizio sul regime di Napoleone III sia stato mediato

dagli Châtiments di Hugo, in cui le rime delle strofe �nali che a volte

scadono nel ridicolo lo “incoronano” negativamente con il verdetto di

autofallimento e collasso autodeterminato.

In Clio I, Péguy (di conseguenza) denunciò les curés laïques qui nient la
part d’éternel du temporel (“i sacerdoti laici che negano l’aspetto eterno

del temporale”) intendendo dire che ciò impedisce il formarsi di una

coscienza della storia umana, dal momento che essa si fonda sempre

sull’iniziazione mistica (facendo forse eco a Pierre-Simon Ballanche) e

una storiogra�a genuina deve ri�ettere su questa realtà elusiva.
9

Qui

bisognerebbe ricordarsi che Péguy frequentemente allude al fatto che

l’antica città pagana si basava ancora sull’eternità e sull’anima, e che

l’antico eroismo, che egli pensa trascendere il politeismo antico, non

sarebbe stato possibile senza tali convinzioni, che lo sostennero durante

e dopo il disastro.
10

Così per lui il tempo postcristiano è particolarmente

terribile ed è forse nato dal fatto che un corrotto e tardo cristianesimo

(specialmente dopo Cartesio) aveva già in parte messo sul trono la sfera

psichica e quella spirituale considerandole scisse dal corpo, eppure non

immediatamente e necessariamente coinvolte nella trascendenza.
11

E

quasi sicuramente è implicito che la modernità ha svalutato la scoperta

cristiana della dignità tragica della vita nel tempo dal suo contrastante

riferimento all’eterno, per produrre il suo sterile culto dell’avvenire.

In tal modo, il postcristiano ha ricomposto in maniera triste e auste-

ra una modernità che stava per iniziare, in ogni caso, secondo Clio I,
nel mondo tardo antico, ma che l’Incarnazione aveva interrotto – una

9
Per una traduzione, anche se leggermente incompleta, si veda Temporal and Eternal,
85-165.

10
In Véronique, Péguy a�erma che le due civiltà umane più grandi, quella mediterranea

pagana antica e quella cristiana medievale, entrambe si fondavano unicamente

sul disastro. Cfr. C. Péguy, Véronique: Dialogue de l’histoire et de l’âme charnelle,
Gallimard, Paris 1972, 269-271.

11
“Note Conjointe sur M. Descartes et La Philosophie Cartésienne” in Oeuvres en
Prose, 1909-1914, Gallimard, Paris 1961, 1357-1552.

367



Saggio Finale

modernità pagana “presentista” di decadenza edonistica, il passaggio

dalla �loso�a all’occultismo e dalla legge alla forza romana brutalmente

organizzata. All’inghiottimento decadente della dimensione eterna e

psichica nel dissipato presente, ha aggiunto il culto postcristiano che

svolge ora il ruolo di celebrazione di un eschaton secolare e inde�nito.

(ii)

Qui ci si può so�ermare a pensare che la visione di Péguy della sto-

ricità cristiana è profondamente non-gioachimita. L’abbate calabrese

del 12º secolo aveva indirizzato una parte notevole del pensiero cri-

stiano sulla storia lontano dai suoi ormeggi patristici e speci�camente

agostiniani, che avevano considerato l’Incarnazione culmine dell’era

successiva alla Caduta avendo per conseguenza una graduale apertura

al Logos divino o seconda persona della Trinità.
12

Con l’incarnazione

del Logos, l’eschaton è già arrivato e la storia è già compiuta. Per quanto,

nonostante tutto, continui per un periodo di tempo relativamente breve

(di durata sconosciuta), questa è, per Agostino, una storia d’intensa

incarnazione del totus Christi,13
che è il corpo di Cristo in quanto Chie-

sa, Civitas Dei. Per quanto riguarda i Padri in generale, così come per

Agostino, l’insieme dei signi�cati spirituali dell’Antico Testamento si

realizzano allegoricamente in questa �gura dell’Unico Cristo, che non-

dimeno includeva il suo corpo esteso. Si trova qui tutta la rivelazione

“spirituale” a cui tendeva il Nuovo Testamento, e che può essere adegua-

tamente messa in evidenza e anche completata essenzialmente (come

sostenevano i primi autori medievali tra cui Ruperto di Deutz) soltanto

dalla lettura allegorica che i Padri diedero della Bibbia stessa.
14

Eppure,

tale apertura “spirituale” è ancora quella dell’inaspettata incarnazione

12
Si veda J. Ratzinger, The Theology of History in St Bonaventure, Franciscan Herald

Press, Chicago 1989.
13

Per questo topos si veda soprattutto Enarrationes in Psalmos.
14

Ratzinger, The Theology of History, 1-55.

368



John Milbank

di Dio, la sola che permette agli esseri umani, al contrario, di ritrovare

il loro destino spirituale di beatitudine �nale.

L’approccio di Péguy e�ettivamente fa rivivere, in modo nuovo e per

certi versi moderno, proprio questa visione della storia agostiniana e

cristocentrica, che tuttavia era stata intralciata da Gioacchino, con un

intervento che avrebbe avuto un’eco teologica e poi secolare molto

duratura.
15

In primo luogo, per il calabrese, seguendo l’innovazione a

lui contemporanea di scrittori quali Ruperto di Deutz, Onorio Augusto-

dunense e Anselmo di Havelberg, viene in realtà contraddetta la precisa

a�ermazione di Agostino secondo cui non si possono fare paragoni pre-

cisi tra gli eventi avvenuti dopo Cristo (come l’incoronazione di Carlo

Magno) e gli avvenimenti dell’Antico Testamento. Per Agostino tale

ri�uto è inevitabile se si considera che Cristo, in quanto Dio incarnato,

ha irrevocabilmente e insuperabilmente portato a compimento tutti

gli annunci dell’Antico Testamento. Ma Gioacchino rileva ed estende

certi ri�uti di questa visione da parte di altri scrittori monastici, che

e�ettivamente considerano l’era successiva alla venuta di Cristo come

un’epoca del mondo nuova e non soltanto �nale, escatologica. Da tale

punto di vista, si può considerare che condottieri politici come Carlo

Magno furono profetizzati dalle loro controparti dell’Antico Testamen-

to. Una simile prospettiva e�ettivamente inizia a vedere in Cristo una

cerniera o medium oltre che una �ne o l’inizio della �ne.
16

Ma, in secondo luogo, Gioacchino è andato troppo oltre suggeren-

do che l’era successiva alla venuta di Cristo stava cedendo il passo a

una nuova era dello Spirito, un’epoca post-istituzionale di compimento

puro e universale dell’apostolato. Questa nuova mossa intellettuale

dà origine all’idea paradossale di un’epoca futura tutta all’interno del

tempo materiale che è tuttavia caratterizzata da una spiritualizzazione,

o di fatto da una disincarnazione. Joseph Ratzinger al riguardo dice

giustamente che “spiritualizzazione” e “pneumatizzazione” non sono

ancora sinonimo di “idealizzazione”, eppure si potrebbe a�ermare che

15
Si veda H. de Lubac, La postérité spirituelle de Joachim de Flore, Cerf, Paris 2014.

16
Ratzinger, The Theology of History, 56-109.

369



Saggio Finale

l’idea in qualche modo contraddittoria di un futuro “reso etereo” su

questa stessa terra materiale deve quasi inevitabilmente andare alla

deriva nella direzione dell’idealizzazione.
17

Ciò perché è proprio questo

paradosso che, come a�ermava Henri de Lubac, col tempo incoraggia

fondamentalmente a secolarizzare e a sostituire un’eternità spirituale

con un futuro spiritualizzato realizzato sulla terra. De Lubac alla �ne

vide ciò come l’altra faccia complementare e de�nitiva della pura natura.

Proprio come l’idea di una natura pienamente completa senza riferi-

menti soprannaturali dà spazio in anticipo al “puramente secolare”, così

la speranza gioachimita concede curiosamente a questa pura natura,

se puri�cata, il riconoscimento del puramente spirituale a prescindere

dalle necessità materiali, sessuali, familiari e politiche umane.
18

Sicura-

mente tale speranza è proprio il contrario della fede nel Dio incarnato,

della sequela di un Dio che ci ha rinnovati immergendosi letteralmente

nei normali, �niti processi umani.

Inoltre, come ha dimostrato Joseph Ratzinger nella sua tesi dottorale,

mentre i francescani spirituali arrivarono ad associare la venuta di san

Francesco e la mendicità radicale con l’irruzione dell’aeon pneumatico,

anche i membri principali dell’ordine, sotto la guida di san Bonaventura,

il Generale francescano, hanno accettato la prima parte dell’innovativo

approccio di Gioacchino (condiviso con alcuni dei suoi predecessori),

ma in nessun modo la seconda. Perciò per Bonaventura, oltre il livello di

senso allegorico che punta interamente a Cristo, vi sono alcune theoriae
profetiche che indicano futuri eventi nell’epoca cristiana, inclusa la

comparsa di san Francesco e san Domenico.
19

Di conseguenza, quest’epoca ha un destino gradatamente “spiritua-

lizzante”: una propensione �nale alla pura contemplazione e ciò può

apparire paradossale se si considera il coinvolgimento col “mondo ester-

no” degli ordini mendicanti, di molto superiore a quello degli ordini

monastici. Eppure, a di�erenza dell’ordine domenicano, che fu fondato

17
Ratzinger, The Theology of History, 187, n.82.

18
Si veda J. Milbank, The Suspended Middle, Eerdmas, Grand Rapids 2015, soprattutto

p. 64.
19

Ratzinger, The Theology of History, 1-55, 109-114.

370



John Milbank

per predicare e contrastare l’eresia (catara), in un certo senso i fran-

cescani si trovarono divisi tra la spinta verso uno stato più puro di

contemplazione, oltre il supporto materiale del rito e della regola, da

una parte, e la missione predicatrice dall’altra.
20

Si può ravvisare in tale

biforcazione una tendenza a separare a tutti gli e�etti soprannaturale

e naturale nelle rispettive purezze, mentre la tensione domenicana a

conoscere più a fondo Dio è sempre unita al desiderio di comunicar-

Lo. Per questo nel secondo caso il nuovo abbraccio di un destino più

“apostolico”, che comporta allo stesso tempo un rigore più spirituale e

un orientamento più esterno, tiene tuttavia molto in considerazione la

concezione patristica e agostiniana, in cui la crescita spirituale o “dei�ca-

zione” non va contro, ma anzi include un’incarnazione profondamente

radicata o il divenire solidale con i casi di questo mondo. Entrambi gli

aspetti erano ovviamente presenti anche per i francescani, ma tende-

vano a trovarsi maggiormente in antitesi, o, dove erano riconciliati, a

riguardare un’identi�cazione con il mondo naturale preculturale, nel

ri�uto dell’arti�ciosità tipica della natura umana.
21

Così, mentre per i

domenicani, la storia successiva alla venuta di Cristo resta la mediazione

del Dio-Uomo attraverso il suo complesso ed esteso corpo sociopolitico

(e perciò per ora imperfetto), per i francescani e in special modo per

Bonaventura, diventa più una spinta disincarnatrice verso la massima

acquisizione della perfetta contemplazione spirituale tra individui es-

senzialmente isolati.
22

Dal momento che tale scopo comporta per loro

20
Si veda S. Tugwell OP, ‘Introduction’ a Early Dominicans: Selected Writings, Paulist

Press, New York 1982, 1-47.
21

Si veda G. Agamben, The Highest Poverty; Monastic Rules and Forms of Life, trans.

Adam Kotsko, Stanford CA, Stanford UP 2013.
22

Si veda E. Voegelin, voce “Saint Francis” in History of Political Ideas Volume II: The
Middle Ages to Aquinas, 135-143. Voegelin forse è quello che si è spinto più avanti,

considerando ambivalente la percezione (almeno) di san Francesco come alter Chri-
stus. De Lubac di sicuro ha ragione a dire (La Postérité, 139) che l’uomo nuovamente

“spirituale”, san Francesco, era tale solo in quanto stigmatizzato, ma Voegelin (un

luterano cattolicizzante che era estremamente vicino a de Lubac e che parte spesso

dalle sue tesi teologiche) prova i rischi teologici che immediatamente derivano

da una certa tendenza a leggere ciò come mettersi sullo stesso piano di Cristo da

371



Saggio Finale

che l’intelletto si arrenda alle emozioni e alla volontà, a questo punto

si scopre, già, come anticipò de Lubac (almeno per quanto riguarda gli

spirituali francescani), una certa idolatria della “libertà” e concezione

del futuro come rilascio o “emancipazione” della libertà che alla �ne

informerà quasi tutte le ideologie secolari.

La delicata ferita aperta nella concezione cristiana della storia da

Gioacchino e dai francescani in generale (non solamente dagli spirituali

francescani) si fa sentire ancora ai giorni nostri. Così, per esempio, Hen-

ri de Lubac, Jean Daniélou e Joseph Ratzinger all’unisono sostengono

il ri�uto della seconda tesi più importante di Gioacchino, l’era dello

Spirito, e convengono su ciò che al riguardo più accomuna Bonaven-

tura e Tommaso d’Aquino. Comunque, Ratzinger, nella fase giovanile

della sua tesi dottrinale sulla teologia della storia secondo Bonaventura,

sembrava assegnare uguale validità alla posizione di Tommaso più ago-

stiniana sulla storia e a quella più gioachimita di Bonaventura, che è

simile alla prima tesi principale di Gioacchino sui parallelismi tra i tanti

avvenimenti delle epoche del Vecchio e del Nuovo Testamento. Questa

concessione sembrerebbe in contrasto con l’agostinismo di Ratzinger

(da cui egli aveva sempre saputo che Bonaventura aveva preso le di-

stanze)
23

con il suo successivo approccio alla teologia prepotentemente

parte di un semplice essere umano. Lette in questo modo, le stimmate cessano di

essere un equilibrio che si incarna in vista di una perfezione pneumatica, per essere

piuttosto la maschera stessa del ri�uto del corpo. Così tale lettura traduce il destino

assolutamente nuovo di Francesco nei termini dello stesso dubbio paradosso che

con Gioacchino si fa strada l’idea di un “futuro spirituale sulla terra”: ovvero un

destino puramente spirituale e beati�cato in questa vita e in questo attuale corpo

materiale. Intimamente connessa con ciò è la tendenza, come recentemente analiz-

zato da Aaron Riches, delle cristologie francescane (incluso il caso di Bonaventura)

ad essere in qualche modo semi-nestoriane: la perfezione di Cristo come individuo

umano viene in un certo senso o�uscata dalla Sua personi�cazione divina, che, al

contrario, Tommaso enfatizzava �no a raggiungere un livello del tutto iperbolico.
23

In The Theology of History egli nota che la teologica trinitaria dell’Aquinate è di

gran lunga più agostiniana di quella di Bonaventura. Oggi, sulla scia di de Lubac,

che asserì che l’agostinianismo di Tommaso è ‘plus conséquent’ di quello del Gene-

rale Francescano (La postérité spirituelle, 159), anche noi ci rendiamo conto che è

l’Aquinate ad aderire più fedelmente alla teoria agostiniana della conoscenza come

372



John Milbank

lubachiano, con il suo incisivo e ammirevole ri�uto, specialmente da

Papa, che possa veri�carsi un totale superamento dell’“ellenizzazione”

della teologia cristiana e il suo mantenimento per niente volontarista

né sentimentale della centralità teologica di una ragione integra (che

includa pienamente la dimensione a�ettiva).

Tuttavia, nella piena maturità della sua scrittura teologica si trovano

a�ermazioni secondo cui la cristologia non deve essere concepita come

Dio che “a�onda ulteriormente le radici nel mondo”, ma piuttosto come

un incoraggiamento alla trascendenza spirituale del mondo, come se,

apparentemente, queste due cose fossero, in realtà, in antitesi.
24

Eppu-

re si può notare qui che questo “a�ondare ulteriormente le radici” si

illuminazione, con modi�che aristoteliche (discutibilmente del tutto coerenti con

Agostino, che non nega mai il ruolo cruciale della mediazione dei sensi), molto meno

drastica di quelle avicenniane di Bonaventura, che spingono la dottrina insieme

in direzione di un certo ontologismo e apriorismo. (Sebbene come giustamente

nota Ratzinger, Bonaventura stesso considerò la visione di Aquino della conoscen-

za umana una variante della teoria illuminazionista). Ciò avviene mantenendo la

tendenza parimenti avicenniana di Bonaventura a considerare le idee divine esem-

pli�cate univocamente, sebbene in gradi diversi sia nell’ordine di Dio sia del creato,

e dunque reciprocamente “simili” attraverso il divario in�nito/�nito, e�ettivamente

bypassando uno vero schema emanazionista e partecipativo. Proprio per questo

Van Steenberghen potrebbe aver avuto ragione nel vedere più semi di una �loso�a

veramente teologicamente indipendente in Bonaventura che non nell’Aquinate, per

quanto ciò possa sembrare andare quasi completamente contro la super�cie dei

loro testi. Infatti in Tommaso una meta�sica in special modo indipendente deve in

de�nitiva riferirsi in toto alla teologia, mentre in Bonaventura un certo numero di

tesi �loso�che prese piuttosto casualmente da Avicenna, specialmente per quanto

riguarda la pluralità delle forme, non tutte si integrano così bene nella sua teologia

esemplarista e incentrata sul Logos, e tendono piuttosto a distorcerla. E mentre

la sua meta�sica sembra totalmente essere una teologia, gli inizi di un’univoca

reversibilità di “somiglianza” come tra le forme nel Creatore e nella Creazione

suggerisce che, dopotutto Dio è incluso “trascendentalmente” (come dirà speci�ca-

mente Scoto più tardi) in un campo più generico dell’essere. Ratzinger riconosce

molto del ri�uto di Van Steenberghen della lettura gilsoniana di un Bonaventura

agostiniano, ma oggi si può essere d’accordo ancor più con il medievalista belga. Si

veda The Theology of History, 119-163.
24

J. Ratzinger, Introduction to Christianity, trans. J.R. Foster, Ignatius, San Francisco

1990, 332-334.

373



Saggio Finale

identi�ca problematicamente con l’aspetto più istituzionale della Chie-

sa, piuttosto che con l’incorporazione e la socializzazione in quanto

tali, che sicuramente hanno una missione molto più ampia e di base

davvero interpersonale. Allo stesso modo l’Incarnazione vista come

“il radicamento di Dio” viene associata da Ratzinger in special modo

all’isolamento dell’umanità di Cristo dalla sua divinità.

È di�cile comprendere, tuttavia, come una cosa del genere possa

essere stata coinvolta in una presunta divisione patristica relativamente

precoce dell’escatologia dalla pneumatologia, che è ciò che Ratzinger qui

a�erma: “la Chiesa non fu più concepita carismaticamente nell’ottica

della pneumatologia, ma fu vista esclusivamente dal punto di vista di

un’Incarnazione troppo legata alla terra e alla �ne spiegata interamente

sulla base delle categorie di potere del pensiero mondano” (anche se

Ratzinger pensa che questa degenerazione �nale si veri�cò molto molto

più tardi). Ma gli approcci cristologici patristici alla Chiesa assumevano

piuttosto una specie di “comunicazione di idiomi”, e mentre qualsiasi

“assunzione di Dio nell’umanità” viene ri�utata da Atanasio, a causa

dell’incommensurabile primato ontologico del divino, l’“assunzione

dell’umanità nella divinità” implica una tale permeazione di tutto ciò

che riguarda la natura umana da parte della divinità che senza dubbio

la possiamo vedere come un “radicamento” di Dio.

Inoltre, nella migliore teologia patristica (in Agostino, per esempio) la

coscienza �sicamente organica della Chiesa come corpo di Cristo non

è forse equilibrata e quali�cata dal senso interpersonale della Chiesa

come Cristo che dona ai suoi seguaci il potere di riceverLo, concessione

che è esattamente tutt’uno con la processione eterna dello Spirito dal

Figlio? Ma se, come per Ratzinger in questo testo, “si tratta qui non

dello Spirito in quanto persona nel seno di Dio, ma in quanto potenza di

Dio che si schiude con la Risurrezione di Gesù”, allora non ci potrebbe

essere il pericolo di pensare all’azione dello Spirito in modo troppo im-

personale e soltanto “dinamicamente” come alla potenza della Divinità

unita? Ed il pericolo di pensarla nel suo raggiungerci problematicamen-

te separata dalla nostra partecipazione alle relazioni trinitarie – cosa

che è problematica se le Persone della Trinità sono costituite dalle loro

374



John Milbank

relazioni. In generale, Ratzinger in modo ammirevole vuole pensare

Essere e Storia insieme, e mantenere dunque un profondo legame tra

la Trinità eterna e la storia della Salvezza. Così deplora giustamente

qualsiasi tendenza a “storicizzare” l’invocazione della Trinità nel Credo

tanto da ritenere che la sezione sulla creazione riguardi soltanto Dio

Padre. Eppure qualsiasi lettura teologica di questo tipo del credo sicura-

mente avviene soltanto molto più tardi, e sarebbe strano biasimare la

stessa “storicizzazione” per un eccessivo legame dello Spirito con il suo

emergere dal Cristo incarnato, rendendo con ciò la terza sezione del

credo “un prolungamento della storia di Cristo nel dono dello Spirito e,

perciò, come un riferimento agli ‘ultimi giorni’ che intercorrono tra la

venuta di Cristo e il suo ritorno”.
25

Strano, perché la “storicizzazione”

sta qui producendo il risultato opposto a quello lamentato da Ratzinger

per quanto riguarda la prima parte del Credo, ovvero la separazione

dell’azione del Padre nella creazione da quella delle altre due Persone.

Perché in questo caso egli sta lamentando un’eccessiva prossimità tra

il Figlio e lo Spirito! Ma in quel caso, allora il focus storico sull’evento

della mediazione temporale dello Spirito per mezzo del Figlio non sta

forse raggiungendo proprio quell’unità di ontologia trinitaria e storia

della salvezza che Ratzinger ricerca così giustamente? A questo punto,

l’apparente desiderio di garantire più indipendenza alla discesa verticale

dello Spirito è dichiaratamente tutt’uno con una certa scissione dello

stretto legame tra l’azione economica dello spirito con l’escatologia e

con il Cristo incarnato visto già come “la �ne”. Invece, sembra essere

presente un profondo desiderio bonaventuriano di associare lo Spirito al

signi�cato di una storia in un certo modo extracristica – perché sempre

più soggetta a una tendenza spiritualizzante e, così, disincarnante –

successiva a Cristo, che dopotutto non sarebbe la �ne.

Un certo rischio di strappare via la pneumatologia sia dalla dottrina

trinitaria sia da quella cristologica forse trapela anche dall’urgenza

di Ratzinger che l’ecclesiologia “si stacchi dalla dottrina dello Spirito

Santo e dei Suoi doni” – piuttosto che, sembrerebbe, da un uguale co-

25 Ibidem, 332.

375



Saggio Finale

inizio con la tematica del corpo di Cristo.
26

Come ovvia conseguenza,

Ratzinger a�erma che lo “scopo” di una simile dottrina è “la storia di

Dio con l’uomo” o, in alternativa, della “funzione della storia di Cristo

per l’umanità intera”. Tali a�ermazioni potrebbero essere lette come il

tentativo di subordinare, alla maniera di Bonaventura, l’Incarnazione

al complesso della storia delle relazioni di Dio con il mondo, prima e

dopo di Cristo, con l’evento-Cristo in qualche modo sottilmente ridotto

alla “funzione” di cardine esemplare della storia. Per una simile visione,

si potrebbe pensare che il vero punto dell’Incarnazione sia e�ettuare

una dei�cazione spiritualizzante di tutti gli uomini, piuttosto che l’in-

clusione totalmente nuova e paradossale di Dio e Uomo all’interno

di una determinata “forma” �nita ma in�nita. E tale è l’unica forma

che, in un mondo decaduto, la dei�cazione può avere adesso, seppure

miracolosamente persino in un eccesso di dei�cazione: “E [hai fatto sì]

che un dono più grande della grazia puri�catrice la carne e il sangue: la

presenza di Dio, Egli Stesso, nella sua essenza divina”.
27

Se è vero che si può essere d’accordo con Ratzinger sul fatto che l’In-

carnazione e il dono dello Spirito si appartengono l’un l’altro, è anche

vero che, se il peso poggia troppo su quest’ultimo, allora tale apparte-

nenza reciproca non è più unita alle “relazioni sostanziali” della Trinità,

che Bonaventura iniziò di fatto a disenfatizzare. Certamente bisogna in-

sistere piuttosto sul fatto che non possiamo mai ricevere verticalmente

lo Spirito, dal momento che è lo Spirito del Padre e del Figlio, a meno

che noi non Lo riceviamo anche orizzontalmente dal Cristo Dio-Uomo

e dalla Sua trasmissione ecclesiastica attraverso molti altri esseri umani.

In tal senso, non ci può essere un aspetto “carismatico” genuinamente

verticale della storia separato dalla dimensione orizzontale, organica,

istituzionale, �ltrata dalla tradizione.

Potrebbe sembrare più che sorprendente vedere Joseph Ratzinger as-

sumere in qualche modo tale separazione; eppure ciò può essere una

26 Ibidem, 333.
27

“And can a higher gift than grace / our �esh and blood re�ne / God’s presence and

his very self / And essence all divine?” (John Henry Newman, from ‘Praise to the

Holiest in the Height’).

376



John Milbank

logica conseguenza di una persistente ammirazione per alcuni aspetti

dell’approccio di Bonaventura alla storia. Comunque, in seguito in mol-

te altre occasioni la sua enfasi successiva è più puramente agostiniana

e tomistica, come quando esplicitamente pone l’accento sul fatto che la

gloria della Chiesa è mischiarsi alla confusione, inclusa la confusione

politica, dell’esistenza umana,
28

e anche quando confuta l’accezione lu-

terana di mera “comunità” spirituale, in contrasto con quella di successio
trasmessa nel tempo.

29

Allo stesso modo potrebbe sembrare che l’ammirazione e la difesa

di Bonaventura da parte del giovane Ratzinger non sia rimasta senza

qualche eco nella sua teologia posteriore. Ma la teologia bonaventu-

riana della storia è problematica proprio nella misura in cui sostiene,

sulla scia di Gioacchino, la quasi contraddizione costituita dal sembra-

re prendere più seriamente in considerazione gli avvenimenti della

storia dall’Incarnazione in poi e allo stesso tempo di tenere in poco

conto tali eventi come se fossero avvenimenti “vuoti”, che si reggono

soltanto sullo spirituale. Al contrario, Jean Daniélou, come Henri de

Lubac, rimase più consistentemente agostiniano nel concepire la sto-

ria come Anno Domini, estensione dell’Incarnazione.
30

Questa visione,

come abbiamo visto, appare assegnare meno importanza provviden-

ziale agli eventi speci�ci nella storia della Chiesa e a quel punto può

anche essere vista come “causa della secolarizzazione” di tali eventi.

Ma, d’altra parte, ciò avviene perché segue la logica dell’Incarnazio-

ne con più coerenza: tutta la dimensione meramente umana è ora di

ugual valore sacro e tutta la storia della Chiesa è satura di signi�cato

divino-umano che in de�nitiva non è che un tutt’uno. Eppure unità

non signi�ca stasi: sia Agostino sia Tommaso insistevano sul fatto che

28
Ratzinger, Introduction to Christianity, 343.

29
Idem, Principles of Catholic Theology: Building Stones for a Fundamental Theology,

trans. Mary Frances McCarthy S.M.D., Ignatius Press, San Francisco 1987, 290-294.
30

J. Daniélou, ‘Christology and History’ in The Lord of History: Re�ections on the Inner
Meaning of History, trans. Nigel Abercrombie, Longmans, London 1958, 183-202, sp.

p. 201.

377



Saggio Finale

l’Incarnazione ha migliorato la condizione umana e ha introdotto nel

tempo il progresso.
31

Si può collegare questo aspetto “secolarizzante” dell’approccio agosti-

niano-tomista alla storia, come il giovane Ratzinger notò così profonda-

mente, all’atteggiamento di Tommaso nei confronti del regresso in�nito

nella questione della causalità. Il dottore angelico non ammetteva ciò (e

in tal modo è facile notare che il suo “argomento cosmologico” richiede

che si accetti, come dovuta, la visione aristotelico-neoplatonica e non

quella newtoniana di causalità ultima) soltanto nel caso di una serie

verticale di cause in cui la potenza causale in modo rilevante si erige

asimmetricamente al di sopra dell’e�etto causato, come nella serie che

dà inizio a ogni uomo e che poi si innalza al livello del “corpo elemen-

tare” e poi al “sole” e così via.
32

Una serie sostanziale del genere deve,

secondo Tommaso, concludersi de�nitivamente con una causa prima.

In ogni caso razionalmente ciò non esclude (in opposizione dei requisiti

della fede che sembra dare per scontata un’origine nel tempo della

Creazione)
33

una serie accidentale di cause e�cienti, tali che l’uomo

potrebbe essere stato generato dall’uomo ad in�nitum.

Con questa audace concessione ad Aristotele, si capisce davvero il

motivo per cui Dante abbia posto l’Aquinate in Paradiso così vicino

a Sigieri di Brabante, anche se in atto di correggerlo (proprio come

accoppia parallelamente Bonaventura con Gioacchino). Comunque, il

Generale francescano confuta tale visione, considerando invece il tempo

stesso coinvolto nella egressio e regressio meta�siche (ed essenzialmente

31
Per tale motivo non sembra vero il fatto che il riconoscimento di un aspetto “di-

namico” della storia umana risale soltanto a Gioacchino. Così sono leggermente

perplesso per quanto riguarda l’assegnazione da parte di de Lubac di un elemento

gioachimita a Pierre Buchez, socialista cristiano francese del XIX secolo, semplice-

mente basandosi sull’identi�cazione esatta di un aspetto dinamico e non soltanto

conservatore nel suo pensiero. Si veda La postérité spirituelle, 520.
32 STh I. q. 46 a.2 ad 7.
33

Ma sicuramente Origene non lo aveva pensato, mentre d’altra parte sosteneva

integralmente la dipendenza radicale della Creazione. Questa oggi deve essere

sicuramente una questione aperta?

378



John Milbank

neoplatoniche) dell’essere, che anche l’Aquinate riconosceva. Così per

Bonaventura letteralmente il tempo inizia e �nisce in Dio.

Nella sua tesi di dottorato Ratzinger sembra simpatizzare fortemente

con questa visione che permette di nuovo, in un modo intrinsecamente

richiesto dalla fede cristiana, alla conoscenza della storia di essere pie-

namente scienti�ca. Egli ragiona sul fatto che se gli eventi nel tempo

e nella storia sono soltanto accidentali e fuori dalla portata della vera

conoscenza, cosa propria degli universali, allora è di�cile capire come

le rivendicazioni cristiane del signi�cato unico e universale degli acca-

dimenti speci�ci possano guadagnare appoggio – eccetto, si potrebbe

aggiungere, in termini abbastanza rozzamente �deistici.

Comunque, ci si può chiedere se la risposta di Bonaventura a tale

problema sia coerente o accettabile. Non tende forse a confondere la

dimensione orizzontale con quella verticale o la dimensione ontica con

quella ontologica? Di fatto, forse la tendenza già univocista di Bonaven-

tura a vedere le stesse formae distinte che assumono realizzazione �nita

o in�nita lo incoraggia a fondere e confondere inizio e inaugurazione

ontologici e ontici. Si può esprimere tale punto, al contrario, dicendo

che, mentre, in un senso, il prendere in considerazione da parte di Tom-

maso una creazione eterna (la serie in�nita di cause accidentali) sembra

una concessione ad Aristotele e alla verità biforcata di Sigeri, in un altro

senso, potrebbe anche essere letta come una visione molto più radicale

della natura della dipendenza del creato secondo cui essa non comporta

alcun cambiamento e quindi necessariamente alcun “inizio” in senso

ordinario. Dunque non è che l’Aquinate stia dicendo che, razionalmente

parlando, il mondo può essere increato ed eternamente immanente alla

maniera pagana, ma piuttosto che persino questa “eternità pagana”, una

volta ipotizzata, deve essere riconosciuta in verticale come radicalmente

emergente, senza riserve, ex nihilo da Dio.
34

Ciononostante, questa visione tomistica lascia l’evento temporale co-

me se non avesse interesse scienti�co? A questo punto, per una risposta

più lunga ci sarebbe bisogno di esplorare i modi in cui Tommaso, in un

34
Rowan Williams mi ha fatto tale osservazione tempo fa.

379



Saggio Finale

certo eccesso di aristotelismo, nondimeno rende cruciali le proprietà

“accidentali” (e specialmente il potere conoscitivo dell’anima umana)

nella de�nizione dell’essenza di una cosa. Ma più decisivamente si può

arguire che il caso più estremo di tale paradosso in Tommaso riguarda

il modo in cui per lui come per i Padri, Cristo è pienamente umano, dal

momento che esiste in uno stato che normalmente implica la personalità

e tuttavia è solo una persona – e persino, almeno nella Summa Theo-
logiae, soltanto nell’essere – in quanto Dio.

35
Così, per l’Aquinate, si

potrebbe chiosare, l’unica possibilità di un evento storico scienti�camen-

te rilevante dipende dall’Incarnazione, dove la causa prima e universale

ha assunto in sé un’esistenza umana particolare e una storia umana

speci�ca. Nel fare questo, per l’Aquinate (e per i Padri) ha assunto in sé

la natura umana in quanto tale e così, si potrebbe azzardare per di più,

la storia umana in quanto tale, che dopo la Caduta è completamente

il tempo della graduale redenzione cristologica e dunque, con e dopo

Cristo, il tempo della �ne e il compimento della �ne.

È dunque in termini strettamente cristologici che Tommaso mette

assieme la meta�sica di Dio come esse con la sua visione della storia nella

sua durata per tutta la storia della salvezza, dal momento che, per lui,

l’essere di Cristo (almeno nella Summa) interamente è il divino “essere”

stesso, senza aggiunte o residui ontici. In tal modo tutta la storia e di

fatto il tempo cosmico sarebbero messi in salvo dal destino d’irrilevanza
accidentale pagana, ma in un modo diverso da quello congegnato da

Bonaventura. Da un punto di vista tomistico, il problema di quest’ultimo

sarebbe che ciò sostituisce un innalzamento cristologico della storia a

rilevanza scienti�ca con un tipo di santi�cazione o ontologizzazione

del tempo in quanto tale, cosa che può per�no essere considerata una

pre�gurazione della mossa intellettuale compiuta in�ne nel XX secolo

da Heidegger.

Di conseguenza, mentre per Bonaventura Cristo è radicalmente il

medium, rimane il pericolo che Egli divenga il centro del tempo in mo-

do tale che questa categoria lo supera, proprio come l’Essenza divina

35 STh III, q.17 a.2.

380



John Milbank

supererebbe il Figlio eterno, se quest’ultimo non fosse costituito da re-

lazioni sostanziali (tesi da cui si allontana Bonaventura). Per l’Aquinate,

al contrario, l’Incarnazione in un certo senso coincide con il tempo

tout court, poiché dice che, all’interno del tempo, la perfezione precede

l’imperfezione in quanto gli stati perfetti sono la causa e�ciente di

quelli imperfetti, mentre allo stesso modo l’imperfezione precede la

perfezione in quanto le cose solo gradualmente raggiungono la pro-

pria �nalità.
36

Così il tempo in generale è costituito dall’oscillazione

tra queste due priorità, che tuttavia solo con Cristo si veri�cano si-

multaneamente: Cristo è allo stesso tempo la causa e la realizzazione

della sua perfezione. Proprio perché Cristo in tal modo racchiude in sé

l’intera dinamica temporale, si confaceva a Cristo arrivare dopo l’inizio,

ma prima della �ne dei tempi. Come osserva Ratzinger, ciò suggerisce

che, per l’Aquinate come per Bonaventura, Cristo è il centro e il punto

mediano; comunque il fatto che Tommaso richiami l’attenzione sulla

coincidenza unica delle priorità assicura radicalmente che per il Dot-

tore Angelico Cristo lo è soltanto in quanto allo stesso tempo inizio

assoluto e �ne assoluta.
37

E data questa coincidenza, l’ulteriore opera

storica della nostra perfezione dei�cata che sorge da Cristo come causa

e�ciente è anche il portare a termine il suo perfezionamento come �ne

ultimo, di una “pienezza” che è già su di noi, dal momento che la legge

nuova del Vangelo già rappresenta l’irruzione della Città celeste nel

regno della legge antica
38

.

Per tale ragione il tempo della Chiesa e la vera natura della Chiesa

terrena prima di tutto si dovrebbero interpretare come appartenenti

al tempo di Cristo e al tempo della �ne. Di certo tale focalizzazione

cristologica senza rimorsi non nega quell’aspetto della Chiesa che è la

36 STh III, q. 1 a.6 resp.
37

Ratzinger piuttosto stranamente suggerisce, nelle note della sua tesi, che in questo

passaggio l’Aquinate si allontana ancora di più di quanto avesse fatto Bonaventura

dall’associazione patristica di Incarnazione e �nalità. Ma questo non concorda del

tutto qui con la sua visione generale dell’Aquinate, non che sia questo il caso, come

ho tentato di spiegare sopra nel corpo principale del testo. Si veda anche de Lubac,

La postérité spirituelle, 159.
38

Tommaso d’Aqino, In 4 Sent. d.1 q.1 a.2.

381



Saggio Finale

sua continua costituzione da parte dello Spirito Santo: piuttosto il punto

è che, dall’esordio di Maria, la discesa dell’Incarnazione corrisponde

a una salita spirituale che è tutt’uno con la ricettività e la risposta

umana.

(iii)

Nei termini di Charles Péguy ciò signi�ca che la vita cristiana “ripete”

sempre l’unico evento-Cristo, eppure non allo stesso modo, ma nei

termini di una libertà integrale che è resa possibile e non danneggiata

da questa “successione”. Per quanto nuova, la visione péguyiana della

storia va considerata agostiniana e non gioachimita proprio per tale

ragione, oltre al suo travolgente ri�uto euristicamente guidato del culto

dell’avvenire come tendenza precisa a disincarnare l’umanità, forzan-

doci sempre a sacri�care il presente corporeo in favore di un ideale e

così del futuro spirituale. Invece di pericolosi schemi “meta�sici” volti

a creare in futuro un nuovo tipo di essere umano, insieme puramente

materiale e irreligioso (pura natura) eppure anche immanentemente

spirituale e ascetico (gioachinismo secolarizzato), Péguy insisté sul fatto

che la sua via di socialismo mutualistico (molto vicino alla Dottrina

sociale della Chiesa) rappresentava la modesta richiesta non utopica e

raggiungibile di una distribuzione più giusta delle risorse economiche

del mondo.
39

Nondimeno, nonostante il suo assalto al nuovo clero laico che, sempre

in Clio I, sosteneva il culto postcristiano della libertà futura, Péguy

allo stesso modo denunciava “gli ecclesiastici che negano il temporale

nell’eterno” e riteneva anche che tale gruppo sociale fosse più colpevole

per quanto riguarda la secolarizzazione: ignorando l’epocale scoperta

cristiana del signi�cato del temporale, essi avevano aiutato ad assi-

curare la sua colonizzazione da parte di forze puramente laiche. Una

volta scoperto, il temporale non può essere semplicemente dimenticato,

39
Si veda lo svolgimento del suo dibattito con Jean Jaurès su queste tematiche in de

Lubac, La postérité spirituelle, 751.

382



John Milbank

eppure se il cristianesimo lo abbandona, allora il suo signi�cato sarà

inteso semplicemente in termini materiali. Ma in origine il nuovo valore

del temporale acquisiva rilevanza per l’eternità stessa in conseguenza

dell’Incarnazione e del nostro ingresso sacramentale nella beatitudine –

le iniziazioni hanno inizio nel tempo, ma sono confermate per sempre

nel loro inizio e irreversibilità.

La nuova valutazione del tempo riguardava il processo con cui Dio

irrompeva nella dimensione temporale non per dominarla ma per re-

dimerla; tuttavia nel corso delle epoche Anno Domini tale “macchina”,

come la de�nisce Péguy, è stata ribaltata, cosicché tutte le faccende

temporali sono sacri�cate nel nome di un calcolo redentivo crudamente

positivistico (che forse anticipa quello moderno, monetario) a calcoli

apparentemente eterni. Così gli interessi laici sono stati anche sacri-

�cati a quelli clericali e la vocazione del clero ad aiutare il mondo è

stata sacri�cata ad un interesse istituzionale per regolarlo e ammini-

stralo. Comprensibilmente i laici potrebbero volere emanciparsi da una

procedura così distorta che è arrivata a confondere (e qui si può pen-

sare alla protesta laica di Dante di molto precedente) la priorità della

dimensione spirituale con gli ipocriti interessi temporali dei rappre-

sentanti di tale priorità. Nel caso della recente storia francese, ciò ha

anche portato la Chiesa a farsi nuovamente complice dell’aperto an-

tisemitismo, cosicché l’incapacità di Péguy di entrare in comunione

sacramentale con la Chiesa era in parte dovuta all’inconcepibilità per

lui di qualsiasi associazione con gli antidreyfusardi di un tempo. Di

certo ci si può chiedere se tale estraniamento dalla dimensione liturgica

u�ciale non facesse parte di ciò che lo aveva portato a un senso così

acuto della permeazione di tutta la realtà umana ad opera delle azioni

liturgiche.
40

Da questa accesa doppia critica del clero laico ed ecclesiastico si può

dedurre che per Péguy solo un cristianesimo che prenda in seria consi-

derazione l’unità del temporale e dell’eterno sarà capace di restituire

40
Si veda C. Pickstock, After Writing: On the Liturgical Consummation of Philosophy,

Blackwell, Oxford 1997.

383



Saggio Finale

una giusta visione alla storia in quanto tale. Con questo egli intende

un cristianesimo pienamente incarnazionale, e sembra suggerire che la

mystique cristiana ha fallito perché il suo aspetto incarnazionale non

è mai stato compreso �no in fondo, anche se, nel Medioevo francese,

questo aspetto era più marcato di oggi. Non ci si è mai resi totalmente

conto del fatto che l’Incarnazione implica uno stato uguale per l’esisten-

za e gli interessi laici e un servizio piuttosto che un ri�uto del mondo e

dei suoi amori e delle sue ansietà.

L’evento cristiano

Nei termini dei quattro punti critici di Péguy sulla storia e la storiogra-

�a, si può a�ermare che le problematiche che identi�ca al riguardo sono

superate da lui nei termini di una concezione cristiana di un governo

provvidenziale del corso della storia – sebbene solo nella misura in

cui ciò viene rivisto nella particolare direzione teoretica di Péguy, che

richiede una radicalizzazione e di conseguenza una puri�cazione dell’or-

todossia, nella misura in cui il suo scopo è renderla più incarnazionale.

Prima di tutto, allora, nei termini del carattere organico della storia

come irruzione che �orisce imprevedibilmente e decade inevitabilmen-

te. Attraverso la sua pratica verbale in prosa ma più specialmente in

poesia, Péguy collega questo al carattere pastorale dei Vangeli e alle

in�nite analogie agresti delle parabole di Cristo. Ciò suggerisce che il

cristianesimo, derivando dalla nascita di Dio nel tempo, è un processo

storico dalle radici particolarmente profonde, che intreccia crescita �si-

ca e spirituale, come è palese nel caso unico medievale di una avanzata

cultura centrata sul paese, sul villaggio, sul monastero e sui campi piut-

tosto che su grandi città che sfruttano entroterra rurali. Il modo in cui

Péguy parla della Francia dell’Alto Medioevo come se fosse in diretta

continuità con la Palestina del tempo di Cristo è sicuramente dovuto

non solo a un nazionalismo fantasioso (anche se non ne è del tutto

libero), ma piuttosto alla sua sensazione che la cristianità, con tutte le

sue terribili colpe, ha cercato soprattutto di realizzare gli imperativi del

Vangelo e sotto certi aspetti la Francia gotica ha rappresentato davvero

384



John Milbank

l’acme e il fulcro di tale sforzo.
41

Come ha scritto Bruno Latour, è come

se Péguy, nelle sue lunghe poesie in verso libero, fatte di imitazioni ed

ampliamento di didatticismo, incanto, ripetizione e parallelismo bibli-

ci, stesse cercando di scrivere un nuovo quinto vangelo, non in uno

spirito gnostico qualsiasi, ma proprio per ria�ermare con freschezza e

così con qualche di�erenza il messaggio evangelico originario. Deve

aver pensato che solo questo, in tempi così disperati, avrebbe potuto

controbilanciare la decadenza in cui vessava il cristianesimo.

Eppure il suo atteggiamento nei confronti del declino è complesso.

Soprattutto Péguy pensava, e non senza echi agostiniani, che Dio, ri-

schiando l’incarnazione nel tempo, ha rischiato non solo la morte di suo

Figlio, ma il declino storico del credo in sé. Manifestare pienamente Se

stesso in forma umana era stato necessario, non solo davanti al peccato,

ma anche per far confrontare onestamente gli esseri umani con la Sua

verità e lasciare alla libertà umana se accettarla o ri�utarla. Può ben

essere, pensa Péguy in Clio I, che l’epoca postcristiana renda più che

mai la fede sopravvissuta una faccenda di pura fede dal momento che

essa è ora il prodotto di una libertà resistente.

Eppure in contemporanea, il divino nel tempo è un organismo parti-

colarmente imperituro. Quando si presenta una di�coltà, che adesso

aumenterà sempre, è il momento, continua Péguy che l’o�erta cristiana

di compassionevole sollievo venga alla ribalta in modo unico. Inoltre,

41
Come ha fatto notare il professor David Gervais al seminario di Oxford, ci si po-

trebbe aspettare che la lode di Péguy in Le porche du mystère de la deuxième virtu
della supremazia dei giardini francesi e dell’incomparabile bellezza della campagna

francese dia fastidio agli inglesi �no a non fargli accogliere la poesia, ma ve ne è già

una prima eco sulle labbra del re invasore inglese Enrico V di Shakespeare. Sarebbe

anche interessante notare come la parallela anglomania di Chesterton e Belloc fosse

anche in parte franco�lia e suggerisce che il fatto che Péguy in Gran Bretagna sia

relativamente sconosciuto a un pubblico acculturato (sebbene non da molti dei

migliori poeti) ha meno a che fare con la sua incorregibile francesità che con il

modo in cui siano stati generalmente ignorati nelle metropoli inglesi gli scrittori

sorti dal popolo e che perseguivano tematiche religiose e socialmente conservatrici

e lo stesso per quanto riguarda scrittori nativi quali Ivor Gurney, David Jones e

persino il primo e il tardo David Herbert Lawrence.

385



Saggio Finale

alla luce dell’eternità c’è un nascosto e ora genuino progresso, pen-

siero che Péguy elabora nella sua lunga poesia Le porche du mystère
de la deuxième virtu.

42
Tutta la �nita vita umana scorre in cerchi, e

quindi noi dovremmo ripetutamente inscrivere tali cerchi non al di

fuori di uno obiettivo, non per raggiungere un qualche punto �nito,

ma giocosamente, come bambini e al di là di una speranza che non è

speranza di qualcosa di de�nito, ma oscuramente speranza remota di

beatitudine eterna, nella quale l’inutilità oltre il limite verrà completata

in�nitamente. Per quanto riguarda l’uomo caduto e divenuto adulto,

tale circolo �nito ma senza �ne può darci facilmente una sensazione

di futilità e decadenza, mentre le abitudini si fanno stantie e stanche e

“Colui che viene dietro cancella i passi di quello che è davanti”,
43

eppure,

dal punto di vista di Dio, piuttosto ogni volta che noi percorriamo il

cerchio con una leggera di�erenza, compiamo atti di amore e servizio

quotidiano con una variazione stilistica e queste variazioni formano il

proprio ritmo incrementale e gradualmente “equivalgono” a una linea

di sviluppo di merito accumulato. Proprio perché Dio si è fatto bambino,

ha vissuto in una famiglia, ha fatto per trent’anni parte dell’ambiente

umano normale e poi è entrato nella sfera pubblica soltanto per gli

ultimi tre anni e per poi morire, l’aspetto puramente ludico, gioioso

della vita �ne a se stessa come vissuta dai gigli del campo è stato af-

fermato dall’evento dell’Incarnazione in un modo senza precedenti. Di

conseguenza, nonostante la sua sottomissione alla decadenza, è stato

garantito alla Chiesa che non passerà né che alla �ne verrà meno, perché

sfugge al destino di rovina che grava su qualsiasi arti�cio puramente

culturale, dall’inizio più legato ai processi biologici. La parola si è fatta

carne e così la resurrezione spirituale è assicurata come la primavera in

arrivo.

La seconda critica degli storici riguarda il doppio paradosso dell’origi-

ne e della ripetizione. Nel registro teologico, sono enfatizzate entrambe

le sfaccettature. Le origini sono singolari, cruciali, fragili seppur vitali.

42
Per una traduzione inglese si veda quella a cura di D. Schindler Jr, Portal of the
Mystery of Hope, Continuum, London 1986.

43 Portal of the Mystery of Hope, 115.

386



John Milbank

Ogni essere vivente e ogni realtà culturale cresce da fragili boccioli

che possono essere strappati via dal vento. Ogni distruzione è sicura

e facile e può essere l’opera del momento. La crescita e il successo

sono, al contrario, lunghi, precari, duri e derivano da un caso irrisorio,

irrisoriamente unico e contingente. Dio si a�da a questo processo e

decreta che i processi che iniziano con apparente casualità nel tempo,

come l’incarnazione, l’eucaristia, la croce e l’iniziazione sacramentale

dureranno per tutta l’eternità. Anzi Péguy non esita a dire che se essi

sono vincolati all’eternità e l’eternità è semplice e inalterabile, allora

incomprensibilmente l’eternità deve trarre anche la sua origine dal

tempo.

Quest’origine non sfugge neppure al pathos di ogni origine. Molti

esseri umani non hanno mai visto Cristo �sicamente sulla terra – e

non ci può essere stato nulla di paragonabile. Una vivacità travolgente

e inimmaginabile è stata a lungo ritardata e ora è per sempre svani-

ta. D’altra parte, è ugualmente vero che Cristo è venuto soltanto una

volta e per tutte perché egli viene sempre; che la vivacità originale è

presente a causa della sua ripetizione eucaristica. È ugualmente vero

che Cristo era il Dio unicamente incarnato, l’Unico prima delle serie,

anche perché egli era “uno” semplicemente ordinario, il primo delle

serie: il fondatore di una città, della Chiesa e il primo di molti santi,

come così frequentemente dichiara Péguy. Così l’ignobile sospetto che

molta della storia di Giovanna d’Arco sia mitica è un tutt’uno con lo

stesso sospetto sulla storia di Cristo: in entrambi i casi, la memoria

popolare può essere ritenuta più a�dabile della ricerca accademica di

“prove”, dal momento che solo questa memoria è costitutiva– “retrospet-

tivamente” eppure “originariamente” di ogni evento genuino in quanto

tale, che deve essere per prima cosa preservato a�nché possa avvenire

del tutto, e quindi “essere studiato”. Per di più, coloro che per primi

videro Cristo non riuscirono spesso a riconoscerlo o lo abbandonarono,

non capendo a�atto chi fosse.
44

Anche se grazie al senno di poi della

44
C. Péguy, ‘Un Nouveau Théologien: M. Fernand Laudet’ in Oeuvres en Prose, 1909-

1914, Gallimard, Paris 1961, 899ss.

387



Saggio Finale

Chiesa, potrebbe infatti anche darsi, come insiste così ostinatamente la

contadina Giovanna d’Arco in Le mystère de la charité de Jeanne d’Arc,
che la nobiltà e i contadini della Francia cristiana non lo avrebbero mai

abbandonato nel Getsemani.
45

Ma anche nel registro teologico, si acuisce la tensione tra le due facce

del paradosso delle origini. Dio stesso prima della creazione del mondo

era perfetto e completo – perché è andato oltre se stesso, aggiungendo

qualcosa a ciò a cui niente può essere aggiunto, il �nito all’in�nito e

il temporale all’eterno? Così facendo, la gloria drammatica del tragico

è acquisita, insieme alla fragile bellezza di ciò che è scarso perché è

�nito, la malinconia del transeunte e soprattutto il trionfo eroico della

libertà che scommette, sopporta e rimane salda nelle avversità. Ma

niente in tutto questo può realmente bilanciare l’apparente disonore

della su�cienza innocente di Dio con l’ansia paterna della cura e con

l’agonia della perdita.
46

La “mitologizzazione” di Péguy delle perplessità meta�siche qui non

è per nulla paragonabile all’ingenuità dell’idioma per esso utilizzato,

come vedremo a breve. Per il momento, tuttavia, è importante com-

prendere che è l’inizio �nito a portare in e�etti il sintetico equilibrio

tra l’inizio eterno e il �nale sviluppo �nito, in una maniera completa-

mente incarnazionale. Così la “notte”, ne La porche du mystère de la
deuxième virtue è la durata bergsoniana dell’essere stesso – a di�erenza

del “giorno” unico e continuo, e soltanto perforato dai giorni come da

buchi, analogamente al mare dalle isole o “un grande muro nero” dalle

�nestre.
47

Una personi�cazione del genere della travolgente presenza

so�anica (perché sicuramente simile alla sapienza creata della Bibbia) è

45
Per una traduzione inglese integrale si veda The Mystery of the Charity of Joan of
Arc trad. Julian Green, Hollis and Carter, London 1950. La più recente traduzione

per il teatro a cura di Je�rey Wainwright (Carcanet, Manchester 1986) si rifà a una

performance parigina del 1986, che operò alcuni tagli nel testo e aggiunse anche del

materiale da altri drammi di Péguy su santa Giovanna.
46

Si veda Clio I, Portal of the Mystery of Hope e ‘The Mystery of the Holy Innocents’

[Le Mystère des saint-innocents] in The Holy Innocents and Other Poems, trad. Pansy

Pakenham, Harvill, London 1956, 69-165.
47 Portal of the Mystery of Hope, 123.

388



John Milbank

come Dio, semplice e onnigenerante, oltre ad essere onnifertilizzante,

onniconfortante e onniguarente attraverso il sonno. Ma a di�erenza

di Dio, essa racchiude un potenziale �nito e un abbraccio misterioso

e meramente �nito e anticipato di ogni giorno a cui dà origine e che

alla �ne concluderà nella notte ultima della redenzione: “l’ultimo gior-

no che è diverso da tutti gli altri”.
48

Allo stesso modo, ne Le mystère
des saints-innocents, i Santi Innocenti uccisi da Erode, nonostante non

abbiano vissuto la loro vita �nita, vengono identi�cati da Péguy (in

accordo con la tradizione) con i 144.000 santi che nell’Apocalisse stanno

immediatamente attorno al trono di Dio. Nessuno sta gerarchicamente

più in alto, perché assolutamente niente è aggiunto dall’esperienza alla

pura innocenza e alla sua azione perfezionata.
49

Questo non è sentimentalismo teologico, ma l’assoluto contrario: un

ri�uto rigoroso di ogni sopravalutazione sentimentale del dramma e

il superamento della tentazione, che è ancora sempre un’esperienza

di contaminazione che necessariamente corrode. Eppure allo stesso

tempo, l’elevazione da parte di Péguy dell’innocenza è controbilanciata

dall’elevazione anche del peccatore pentito e dell’ambivalente guerriero

adulto. Tutto ciò è perché, come egli a�erma incessantemente, sono

proprio la qualità dell’innocenza infantile e la speranza che permettono

al santo e all’eroe di delimitare il terribile e il corrosivo, di sopportare e di

passare oltre. Di qui l’innocenza giunta al massimo livello, come quella

che dobbiamo attribuire a coloro che, nelle narrazioni evangeliche della

nascita, sono stati sostituiti sacri�calmente persino al sostituto divino

(un altro motivo per cui per Péguy Cristo è soltanto un cittadino tra i

tanti) è ancora in nuce, anticipazione e coinvolgimento ultimo – come

quello della notte per ogni giorno – dell’intera gamma dell’esperienza

umana nella misura in cui essa è umana, che signi�ca fresca, originale e

ispiratrice. L’originale è ciò che è già ripetuto, proprio come il ripetuto

non identicamente rimane l’originale, perché il bene in realtà è uno e le

mancanze di esperienza alla �ne sono niente.

48 Ibidem, 113.
49

Si veda The Mystery of the Holy Innocents.

389



Saggio Finale

In de�nitiva questa tematica è per Péguy sia mariologica sia so�ologi-

ca. Maria è la notte e l’infanzia umanamente manifeste, dal momento

che essa è l’unica creazione umana adulta ad essere rimasta innocente,

ma lei è questa origine assoluta, soltanto dall’inizio sempre ripetuto

in lei della parola incarnata e della Chiesa. Nonostante ciò, nel cuore

del cristianesimo di Péguy (e in contrasto con il ri�uto protestante) si

erge il paradosso estremo che in qualche modo la grazia divina e la sua

opera eterna dipendono dal �at mariano. In un certo senso, per Péguy,

un’oscura contadina è l’autrice della nostra redenzione e anche della

nostra creazione, la cui eterna azione, dalla sua prospettiva, è univo-

ca, unilaterale e indivisibile. Il temporale in tal modo guida l’eterno,

proprio come una volta una contadina marciò davanti al Re alla testa

dell’esercito francese.
50

Nel terzo punto della critica, abbiamo visto che l’evento umano narra-

to rivela manifestamente e racchiude in sé paradossalmente un processo

e una circostanza in�niti. L’implicita soluzione di Péguy di tale rompi-

capo è sicuramente che, proprio per questa ragione, l’Incarnazione è

l’unico evento veramente de�nito e assicurato – precisamente de�nito

e circoscritto in virtù della piena coincidenza con l’in�nito e l’eterno.

Tale ispirazione indica che il �nito, per essere tale, richiede in un solo

punto �nito, un’identi�cazione totale con l’in�nito e la partecipazione

di altre cose �nite a quella realtà per assicurare la loro stessa realtà in

grado discendente. Proprio per tale ragione, il segno cruciale dell’era

cristiana è che essa è scaturita interamente dall’unico evento irrever-

sibile ed interamente tras�gurante sul quale la città cristiana è stata

incessantemente edi�cata.
51

Ma esso non risolve il rompicapo inverso del perché l’in�nito do-

vrebbe richiedere il �nito. A questo punto i tropi mitologici di Péguy

50
Il parallelismo viene fatto notare da Bruno Latour. Oltre all’articolo già citato, si veda

anche il saggio più tardo, scritto a quarantun’anni dal primo per il centenario della

morte di Péguy, ‘Nous sommes les vainçus’ in Cahiers de l’Histoire de la Philosophie,
volume du centenaire pour la Mort de Charles Péguy, ed. Camille Riquier, Le Cerf,

Paris 2014, 15-18.
51 Véronique, passim.

390



John Milbank

sembrano esprimere un fondamentale accordo con Eriugena, Bérulle e

Malebranche: Dio per essere Dio non può fare a meno nemmeno della

mancanza; il perfetto non può mancare nemmeno dell’imperfetto. Così

la generosità piena di Dio deve creare e in �ne, per risolvere il rompi-

capo della gloria espansiva di Dio (nella creazione e nella redenzione)

che è non-Dio in un unico senso eppure ancora Dio in un altro, deve

diventare Egli stesso incarnatamente �nito, mentre d’altra parte rimane

al contrario e senza riserve in�nito.

Date queste verità estreme, ne consegue per Péguy che Dio ha fatto

in qualche modo l’impossibile: mettere l’eternità irrischiabile a rischio

di ri�uto. Come chiarisce la sua cruciale lettura delle tre parabole del-

la dracma perduta, della pecora perduta e del �glio perduto (il �gliol

prodigo), ciò non signi�ca soltanto il ri�uto da parte di un altro avver-

tito come dolore, ma la reale perdita del proprio essere come càpita a

un padre umano che ha perso suo �glio per morte o per sbaglio. Le

parabole di sicuro devono signi�care che colui che è perduto conta di

più dei molti che sono al sicuro, perché ogni singolo è vitale per Dio in

misura tale che quello mancante ed essenziale viene in e�etti cercato e

amato anche più degli altri. Perciò Dio stesso dunque si mette in gioco.

Eppure Péguy non sta difendendo nessun tipo di hegelismo tragico

e ateo: egli crede pienamente nell’immutabilità divina. Ne consegue

dunque che tale credo può essere sostenuto soltanto se Dio vuole alla

�ne che tutto sia salvato, e anche che, in un certo modo misterioso e

sconosciuto, per l’immutabilità eterna di Dio, è compresente il sempre

e la �ne.

Per tale motivo, l’universalismo apparentemente non ortodosso di

Péguy, che egli condivide nondimeno con altri teologi ortodossi tra

cui Origene, Gregorio di Nissa, Eriugena e Giuliana di Norwich, deriva

per lui dalla sua interpretazione logica dell’ortodossia. Ma è anche

supportato dalle altre considerazioni che hanno più a che fare con la

storia. Ne Le Mystère de la charité de Jeanne d’Arc, Giovanna accusa

un “colpo” nella sua devozione perché non può accettare che le sue

preghiere e le sue so�erenze non aiuteranno i dannati neanche di una

391



Saggio Finale

briciola.
52

Ma lei con grande forza suggerisce anche che se i dannati non

possono essere salvati, allora non può esserlo nessun serio peccatore.

Questo perché ogni stato di peccato grave comporta la disperazione e

Giovanna ri�uta la pia a�ermazione francescana di madame Gervaise

secondo cui noi non possiamo mai essere sicuri del volere divino. Al

di fuori di ciò, dice Giovanna, sappiamo molto bene quando qualcuno

si è dannato se niente interviene ulteriormente. E per di più Giovanna

a�erma che la corrente condizione della Francia sotto le devastazioni

della guerra equivale a un letterale stato d’inferno sulla terra perché

gli assassini omicidi sono in tal modo dannati, ma anche molto simili

(con un tocco sottilmente nietzschiano) alle loro vittime, che possono

aver fallito sia nel loro dovere di resistenza sia potrebbero essere state

contaminate dalla loro so�erenza perdendo la fede in Dio. Di certo si

può obiettare con madame Gervaise (l’usuale portavoce di Péguy) che

ciò potrebbe in molti casi eroici non avvenire, ma è qui che Giovanna,

la contadina, conserva la prospettiva socialista di Péguy dentro di sé

e del suo cattolicesimo. Molto spesso, di sicuro, coloro che non hanno

il pane quotidiano perderanno il gusto per il pane del sacramento,

anche se essi ne avranno ancor più bisogno.
53

Così per Péguy l’esigenza

52
Giovanna dichiara anche che, sebbene più smorzatamente rispetto alle opere prece-

denti su di lei, sarebbe pronta a dannarsi se potesse salvare gli altri – tema che va

da Leon Bloy �no a Georges Bernanos (che nel romanzo Sous le Soleil de Satan lo

identi�ca come la più diabolica di tutte le tentazioni). Ma in Péguy, non sembre-

rebbe avere un grande ruolo, dal momento che è più una maschera dell’ardore di

Giovanna; senza dubbio troppo iperbolico a questo punto, ma non quando si scaglia

contro l’idea della futilità delle preghiere per i dannati.
53

Dal momento che il dramma risale al 1910, ciò dimostra che il socialismo di Péguy

sopravvive nel suo periodo cattolico. Se in questo periodo egli esibiva un nuovo

senso di dignità dei poveri e persino la necessità di santità dei poveri, come fa

notare giustamente Richard Gri�ths, ciò forse manifesta immediatamente un nuovo

realismo circa l’impossibilità di bandire per sempre la povertà (le cui cause possono

essere accidentali); la coscienza che ogni sfortuna può essere purgante e in de�nitiva

la coscienza che la “spoliazione” è un certo senso necessaria per tutti, cosicché il

problema del culto del denaro allo stesso modo o addirittura di più incoraggia la

sfortuna del benessere tanto quanto causa anche una ingiusti�cabile tensione. Ma,

come nel caso di Notre Jeunesse, di sicuro Péguy non trascurò mai l’imperativo di

392



John Milbank

incarnazionale e socialista di salvare il corpo come l’anima è tutt’uno

con la tesi teologica secondo cui sono soltanto gli apparentemente

dannati ad aver bisogno di essere redenti.

Per salvare del tutto le anime, le dobbiamo infatti salvare dall’infer-

no, qui e nell’aldilà. Non vedere ciò è supporre ingannevolmente che

il peccato stesso è meno dell’inferno. Così dobbiamo opporci a qual-

siasi macchinazione infernale: dobbiamo sfamare i corpi per sfamare

le anime; dobbiamo opporci alla mediazione del pro�tto se vogliamo

instillare la mediazione della grazia, e dobbiamo opporci alla guerra

e alla violenza in quanto essenza reale del male. Eppure, contro Jean

Jaurès e tutte le tendenze paci�stiche di sinistra, non c’è un “diritto

alla pace” come c’è alla vita o alla libertà: gli interessi della pace come

falso universale non possono calpestare i diritti alla giustizia del sin-

golo innocente. Così dal momento che la guerra come la violenza che

è ingiusta coercizione è la sorgente di qualsiasi ingiustizia, prima di

tutto dobbiamo fare guerra alla guerra. Ma questa controviolenza, se

non va intesa come collusione con gli e�etti della violenza, deve a volte

comportare l’ambiguità della violenza reale e di una letterale battaglia,

come per Giovanna o san Luigi re di Francia che partì per la crociata.

Altrimenti non solo non vi è giustizia ma nemmeno carità, dal momento

che le anime non porteranno frutto, se i corpi vengono trascurati. Così

Péguy alla �ne andò in trincea nella fede che stava per combattere nella

guerra che avrebbe posto �ne a tutte le guerre. Eppure, nel suo caso

tale fede non era un ingenuo errore di calcolo politico, ma piuttosto

l’espressione dell’unico atteggiamento possibile che giusti�cherebbe

qualsiasi resistenza �sica.

È anche importante vedere come questo tema si riallacci alla questione

della contingenza assoluta delle origini storiche. Gesù avrebbe combat-

alleviare la povertà, né di fare guerra alle sue cause strutturali, com’è palese ne

L’Argent. Allo stesso modo egli non trascurò mai l’esigenza di giustizia economica

e di realizzazione sociale e creativa per tutti, anche se egli successivamente (e

acutamente) suggerisce che la rimozione di qualsiasi gerarchia sociale ed educativa

può essere soltanto sinonimo di incoraggiamento di una gerarchia monetaria e

burocratica corrotta.

393



Saggio Finale

tuto gli inglesi o i burgundi? E gli apostoli? Che la particolarità storica

dell’Incarnazione renda tale quesito imponderabile fa sicuramente par-

te dell’opinione di Péguy circa la storicità radicale dell’Incarnazione,

nonostante la sua universalità; un punto che include anche la storicità

radicale della Chiesa e della Francia nei loro particolari destini uni-

versali. Cristo come persona e specialmente Persona divina non può

essere con�nato soltanto nel suo tempo, eppure anche lui è vincolato, in

modo tale che noi non possiamo essere davvero certi che egli avrebbe

dimostrato carità in altre circostante nello stesso modo “paci�stico”.

Questo perché anche la sua relativa capacità di paci�care non può essere

valutata separatamente da una strategia divina in un tempo e in un

posto particolari, dal momento che l’adozione di quel tempo e di quello

spazio era parte tattica di una strategia universale ed eterna.

In quel tempo e in quel luogo, Gesù è venuto a trovare un diverso tipo

di città postpolitica che si sarebbe anche provvidenzialmente mescolato

alla città romana e all’Impero romano. Il suo compito era questo, e

non farsi carico e difendere soltanto i governi politici. Ma chi può

dire cosa avrebbe fatto nel Getsemani, se fosse stato sorretto da lealtà

feudale e che relazione tra il transpolitico e la città politica sarebbe

allora immediatamente risultata? Molto probabilmente tale supporto è

possibile soltanto dopo una lunga storia sicura e vincente della Chiesa,

ma proprio perché è stato stabilito questo meccanismo, e va dall’eternità

verso il tempo, dallo spirito verso il corpo, e anche dal corpo mistico

allo stato politico (secondario al sociale per Péguy, anche se vitale per

il sociale, dal momento che egli non era un completo anarchico), per

Giovanna e Luigi ora, come forse non prima, è caritatevole e santo

combattere con armi �siche.

Contrariamente a Giovanna, la francescana madame Gervaise con-

siglia la rinuncia al mondo come l’essenza dei Vangeli, non avendo

preoccupazioni per il lavoro, il cibo, la battaglia e la procreazione. Ma

per Giovanna e sembrerebbe per Péguy ciò è prematuro: per ora, nel

bel mezzo del tempo ci devono essere sempre nuove nascite e nuove

opere, se il grande viaggio e la processione delle anime verso Dio, dai

quali Egli in qualche modo dipende, devono essere portati avanti.

394



John Milbank

Soltanto quando verrà l’ora, alla �ne, nella notte �nale, si mostrerà

vera la prospettiva di madame Gervaise (che non è totalmente sbagliata

e che di solito è giusta): allora il mondo sarà de-creato e tutto ritornerà

a Dio. Tutti gli inizi, tuttavia, innocentemente ripetuti rimarranno per

sempre e saranno eternamente costitutivi.

È da tale prospettiva escatologica che alla �ne viene mossa la quarta

critica dello storicismo secolare. La deviazione del giudizio �nale verso

un futuro umano sempre posposto si rivela una parodia della speranza

cristiana, come indica sempre Clio II. La speranza, a�erma Péguy, è la

virtù teologale più anomalmente notevole eppure allo stesso tempo cru-

ciale rispetto a fede e carità. La fede dovrebbe sorgere prontamente, date

le glorie manifeste di Dio; la carità è sicuramente sollecitata dalla so�e-

renza, ma il fatto che noi dovremmo continuare a sperare nonostante il

suo mancato adempimento sembra molto più sorprendente.
54

Ma qui Péguy presenta la speranza come una ragazzina che non

spera niente in particolare, ma gioca in continuazione senza sosta,

ripercorrendo i propri passi e nella speranza di una giocosità sempre

più divertente. Ciò, egli indica, è il modo in cui noi dovremmo sperare:

realizzando che nelle nostre non-ricerche circolari viene per sempre

aggiunto qualcosa di nuovo e che il fatto che ogni giorno è all’apparenza

simile a quello prima non signi�ca, anche nella nostra esperienza, che

non ci saranno giorni diversi e sorprendenti, saturi di nuovi avvenimenti

e nuove aperture. “C’è sempre un giorno che non è uguale a quello

prima” dice Hauvette, la contadinella amica di Giovanna.
55

Sempre un

giorno speciale nella nostra vita, sempre una giornata al mare, un giorno

della Bastiglia, il giorno di Natale e di Pasqua, e in �ne il giorno in cui i

giorni termineranno. Da questi giorni �niti della speranza aperta deriva

per Péguy non necessariamente qualsiasi miglioramento del mondo, e

probabilmente l’inverso, come la verità di solito porta alla rabbia, ma

nondimeno ne derivano alcuni schemi che forniscono i prerequisiti

della trasformazione nei termini di un’o�erta di espiazione, perdono e

54
Si veda The Portal of the Mystery of Hope.

55
Si veda l’edizione per il teatro della Carcanet, 84.

395



Saggio Finale

mutua cura. All’infuori di questi giorni, continuiamo a sperare, e questo

è ciò che ci spinge a edi�care città e case, fondare famiglie e rischiare

di mettere al mondo bambini. Per questo il desiderio di destini futuri

che noi non arriveremo a vedere non è una sottomissione sacri�cale ai

loro verdetti futuri sul nostro passato, ma una continuazione del rischio

divino creatore non soltanto nell’interesse dei nostri bambini e dei loro

�gli e dei �gli dei loro �gli, ma per l’intera razza umana nella sua eterna

unità. Un rischio nondimeno assunto per Péguy nella speranzosa �ducia

di una libera decisione ultima e universale da parte delle creature libere

in favore della libertà eterna.
56

56
È possibile leggere l’insistenza di Péguy su tutto ciò che riguarda il tempo, l’In-

carnazione, la speranza, l’escatologia, la nazione, le forze armate e la politica in

relazione con la ri-assorbimento delle tematiche ebraiche nel cristianesimo. Così

il suo patriottismo francese ha implicazioni opposte per quanto riguarda gli ebrei

rispetto a quelle di Charles Maurras e i suoi successori. Si può sentire, allo stesso

modo, un’eco (per quanto probabilmente inconscio) delle concezioni cabaliste e

chassidiche di salvezza nei termini di un recupero della gloria divina stessa rac-

cogliendo le sue perdute “scintille sparse” nella reiterata interpretazione di Péguy

delle tre parabole della perdita.

396




