ROA

Studies Series

G. Maspero, J. Lynch (a cura di)

Storia e mistero

Una chiave di accesso alla teologia
di Joseph Ratzinger e Jean Daniélou




STORIA E MISTERO

UNA CHIAVE DI ACCESSO ALLA
TEOLOGIA DI JOSEPH RATZINGER E
JEAN DANIELOU

A cURA DI G. MASPERO — J. LYNCH
(a cura di)

ROA

Studies Series

EDUSC



Ricerche di ontologia relazionale

Secondo volume

Prima edizione 2016

Grafica e impaginazione: Gianluca Pignalberi (in BTEX 2¢)

Copertina di Sonia Vazzano

© 2016 — ESC s.R.L.

Via Sabotino, 2/A = 00195 Roma
Tel. (39) 06 45493637
info@EduSC.it

www.edizionisantacroce.it

ISBN 978-88-8333-629-4



INDICE

INTRODUZIONE

SAGGIO INTRODUTTIVO

Nota sull’interpretazione della “beatitudine” dei “puri di
cuore” (Mt 5,8) di Joseph Ratzinger/Benedetto X VL.

Gli agganci del suo pensiero con quelli di Ireneo di Lione
Réal Tremblay C.Ss.R.

I APPROCCIO SISTEMATICO
DANIELOU E RATZINGER DI FRONTE AL MISTERO
DELLA STORIA

1 1PADRI COME RISPOSTA (ANTWORT) ALLA PAROLA (WORT)
Manuel Arostegi Esnaola

2 VERITA E CRISI DELLA STORIA IN JEAN DANIELOU
Leonardo Lugaresi

27

37

41

69



INDICE

3  “LA SALVEZZA ATTRAVERSO LA STORIA”: ONTOLOGIA E STORIA
NELLA TEOLOGIA DI JOSEPH RATZINGER
Robert . Wozniak 97

4 ONTOLOGIA E STORIA IN JEAN DANIELOU
Giulio Maspero 115

5 IL MISTERO DELLA STORIA SECONDO JOSEPH RATZINGER
Ludwig Weimer 153

6 ESSERE E TEMPO. VERITA, STORIA E TEOLOGIA NEL PENSIERO DI
JosEPH RATZINGER

Pablo Blanco Sarto 175
I APPLICAZIONI 203
II.1 Lo sTUDIO DEL FENOMENO RELIGIOSO 205

7 JEAN DANIELOU E LE RELIGIONI
Angela Maria Mazzanti 207

8 LE RELIGIONI IN JOSEPH RATZINGER
Maria Vittoria Cerutti 231

II.2 LA SENSIBILITA LITURGICA 267

9 LA LITURGIA IN DANIELOU. SACRA SCRITTURA, STORIA DELLA
SALVEZZA E CONTEMPORANEITA DI CRISTO
Guillaume Derville 269

10 JOSEPH RATZINGER E LA LITURGIA
FJuan José Silvestre 297



INDICE

II.3 LA PROSPETTIVA MISSIONARIA 317

11 “DA UN ESTREMO ALL’ALTRO”: LA MISSIONE IN JEAN DANIELOU

Jonah Lynch 319
12 RATZINGER SULLA BASE ANTROPOLOGICA DELLA MISSIONE

Vincent Twomey SVD 339
SAGGIO FINALE 355

“Il y a toujours un jour qui n’est pas la méme chose que la veille’:
Il cristianesimo e la storia negli scritti di Charles Péguy

John Milbank

APPENDICE: CONTRIBUTI DI SUPPORTO 399

1 L’ANTROPOLOGIA RATZINGERIANA DELL’ IMAGO DEI COME VIA DI
USCITA DALLO STORICISMO TEOLOGICO
Isabel Troconis Iribarren 399

2 DANIELOU TEOLOGO SISTEMATICO? IL CONCETTO DI AKOLOUTHIA
IN GREGORIO DI NISSA E IL SUO USO NELL’OPERA DI JEAN DANTE-
LOU
Sincero Mantelli 413

3 J. RATZINGER COME AGOSTINO: RELIGIOSITA DELLA RAGIONE,
LAICITA DELLA FEDE. L’ATTUALITA DI UN DIBATTITO ANTICO
Giuseppe Fidelibus 425

INDICE DEI NOMI 451



SAGGI0 FINALE

“IL Y A TOUJOURS UN JOUR QUI N’EST PAS LA MEME CHOSE QUE LA VEILLE”:
IL CRISTIANESIMO E LA STORIA NEGLI SCRITTI DI CHARLES PEGuy

John Milbank (Nottingham University)

LA STORIA E L’EVENTO
(i)

Forse si puo dire che la storia ¢ il centro dell’interesse della vita
e del lavoro di Charles Péguy. Egli ¢ un personaggio storico come
agitatore politico e polemista; la sua poesia cerca non tanto di evocare il
passato dei Vangeli e della storia di Francia quanto di ri-rappresentarlo,
rivivificarlo e di risuscitarlo nel presente; la sua filosofia ha molto a che
fare con la natura della storia e del tempo, ma in modo da denunciare
pubblicamente ogni versione teoreticamente scissa di tale aspetto in
quanto alla base del nucleo stesso del moderno errore post-cristiano.
In tal modo le sue riflessioni teoretiche costituiscono un ponte tra la
sua attivita di agitazione politica che sostengono e il suo atto poetico di
rimemorizzazione del mistero cristiano. Quest’ultimo liturgicamente era

355



SAGGIO FINALE

tutt’uno con il suo modus agendi pil nascosto, piu tragico, piu familiare
e privato, che egli considerava anche come un linguaggio dell'impegno
piu storico e pilt genuinamente sociale.

Talvolta si considera che queste tre sfaccettature dell’'impegno di Pé-
guy con la storia - e il suo impegno storico — costituiscano tre diverse
fasi: il socialismo laicista, la critica dello scientismo laicista e dello sto-
ricismo e un completo quanto anomalo abbraccio della fede cattolica.
Ma, sebbene in certo senso tale prospettiva sia in parte vera, adottarla
in maniera esclusiva probabilmente significa cadere vittima dello stesso
inganno che Péguy condannava piu di tutto: ovvero quello di sostituire
un documento storico “empirico” con la realta del tempo vissuto che ha
a che fare con il flusso e la fusione della memoria. Cosi, per qualsiasi
autore e meno che mai per Péguy, non vi sono, in origine, nel corso del
loro lavoro stadi sequenziali separati e circoscritti, ma piuttosto antici-
pazioni, sovrapposizioni, recuperi e rimandi complessi. Cio a volte puo
giustificare fino a un certo punto il trattamento dell’intera oeuvre di un
autore come un tutt’uno, relativamente con scarsa attenzione a perio-
dizzazioni, adattamenti, sviluppi e cambiamenti d’opinione. Nel caso di
Péguy, tale tipo di procedimento sembra abbondantemente giustificato
al punto che egli uniformo sommamente la condotta al credo, in tal
modo che la sua scrittura guarda sempre a un’illuminazione successiva,
mentre allo stesso modo essa ritorna sempre su se stessa e a precedenti
fasi autoriali, dal livello micro a quello macro, dall’espressione singola
(piena di assonanze verbali) attraverso la frase, il paragrafo e il libro, alla
sua intera serie sequenziale di scritti, che comportava un forte lavoro
di riscrittura e riadattamento.

Percio il lavoro di Péguy manca di una strutturazione normale o di
uno sviluppo narrativo e argomentativo. E, di conseguenza, esso oppone
resistenza non solo a qualsiasi ristrutturazione successiva, ma anche a

Si veda C. PEGuy. Notre Jeunesse nella traduzione anglofona, in A. DrRU (a cura
di), Temporal and Eternal, Liberty Fund, Indianapolis 2001, 3-82, di due saggi: una
versione parziale di Notre Jeunesse (Folio, Parigi 1993) [e Clio I, ndt]. In particolare la
versione inglese omette il peana al dreyfusardo ebreo ateo, che Péguy considerava
il suo mentore supremo, Bernard Lazare.

356



JoHN MILBANK

ogni esegesi verificabile o persino a ogni atto di interpretazione. Ap-
parentemente esso ¢ illisible, illeggibile, come suggeriva Bruno Latour,
quarantuno anni fa, nell’anniversario della nascita (I’'anno in cui sto
scrivendo, il 2014, é 'anniversario della morte avvenuta allo scoppio
della Prima battaglia della Marne).? Semplicemente facendo variazioni
su tema, Péguy lascia inespressi procedimenti, ipotesi, indicazioni e
conclusioni. Di conseguenza, il lettore deve provare a riempire i vuoti,
anche se per fare cio nello spirito di una sistematica chiusura interpre-
tativa, tradira sicuramente I'originale idioma di Péguy senza cuciture e
dal finale aperto, laddove, come dice Latour, ¢ impossibile riesumare il
linguaggio dal contenuto: ne sarebbe un esempio vedere la sua lunga
discussione su Les Chatiments di Hugo come meramente illustrativa
piuttosto che costitutiva dell’argomento di Clio II. Dal momento che
¢ impossibile dire cosa ¢ basilare e condizionante nell’opera di Péguy,
in contrapposizione a cio che ¢ accidentale e condizionato, il lettore
non puo interpretare genuinamente, ma solo glossare, o ripetere diffe-
rentemente in una sorta di prosieguo del testo in termini di metodo e
contenuto insieme. Eppure, come vedremo, cercare tale relazione con
Péguy vuol dire entrare in una posizione letteraria e storica che egli pen-
sa si dovrebbe tenere nei confronti di ogni artefatto storico considerato
come testo e spiegazione di un testo.

Se si rispetta tale carattere della sua opus, di ripiegarsi costantemente
su se stessa e di cogliere senza fine il procedimento dal contesto e il
contesto dal procedimento, allora diventa chiaro che non si possono
separare la sua prima produzione da quella di transizione e da quella
matura, né il lavoro letterario da quello storico, politico, filosofico e
teologico. Il socialismo di Péguy rimane cruciale per la sua teologia,
mentre al contrario le sue realizzazioni poetiche cattoliche coronano
il suo impegno politico. E il cardine teoretico-sostanziale qui ¢ la sua
riflessione del periodo di mezzo sulla relazione tra tempo ed eternita e
tra eternita e tempo. Di nuovo, nel considerarlo scopriamo che i pensieri

2 B. LATOUR, “Les raisons profondes du style répétitive de Péguy” in Péguy écrivain:
colloque du centenaire, Klinsieck, Paris 1973, 78-102.

357



SAGGIO FINALE

di Péguy sul metodo storico sono inscindibili dalla sua filosofia del corso
reale della storia umana.

La riflessione in esame si focalizza nondimeno su una critica del pro-
gressismo secolare. Nel corso di Clio II, Péguy da repubblicano mette
in discussione 'atteggiamento usuale della sinistra nei confronti della
Rivoluzione francese, che la considerava il superamento degli abusi da
parte dell’avanzata delle idee illuminate riguardo ai diritti dell’'uomo®.
Invece, Péguy suggerisce che ’ancien régime pitt o meno collasso di
per sé. Una monarchia e un’aristocrazia cristiane un tempo gloriose,
non del tutto sorde alla chiamata al servizio caritatevole, non comple-
tamente dedite al culto del denaro, alla fine si estinsero a causa della
loro sbilanciata decadenza. Al contrario, la rivoluzione non ¢ nata in
primo luogo in uno spirito di critica negativa né dall’assunzione di ideali
astratti, ma piuttosto come una nuova mistique, un ineffabile nuovo
senso di fratellanza in un determinato tempo e luogo, in un gruppo
unico di amici, che ha espresso se stesso, come si sa, nell’assalto alla
Bastiglia. Tale avvenimento sin dall’inizio ha preso il linguaggio di un
rituale, divenendo cosi la commemorazione di se stesso e avvenendo
semplicemente come un novum, come un’inaugurazione radicale, dal
momento che aveva tale carattere paradossale di essere originalmente
ripetuto.

Ma ai suoi giorni, agli esordi del Ventesimo secolo, pensa Péguy,
I'impeto rivoluzionario ha sofferto un viellissement prematuro, tale che
il particolarissimo spirito che era penetrato tra i dreyfusardi, cosa che
nuovamente uni mystiques ebrei, cattolici e repubblicani, ha portato
all’'ultimo capitolo autentico della storia del repubblicanesimo francese.*
Abbracciando la delusione del progresso, tale impeto ha gia tradito le sue
fondamenta ineffabilmente rituali fino a inabissarsi nella condizione
di mera politique. Invece di essere esclusivamente rivolto al diritto
assoluto e alla dignita di ogni essere umano in ogni tempo e luogo,
e con la sempre rinnovata chiamata all’associazione, si € arreso a un

3 C. Ptacuy, Clio, Gallimard, Paris 1932.
* IpEM, Notre Jeunesse.

358



JOHN MILBANK

costante sacrificio essenzialmente utilitaristico di tutto e tutti a beneficio
delle future generazioni, un sacrificio che deve, dunque, essere ripetuto
all’infinito e senza senso. Il veicolo di tale mostruoso processo ¢ lo
stato, che ha in tal modo perso contatto con I’antica citta e civilta in
favore di una registrazione, etichettatura e organizzazione strumentale
e burocratica delle risorse umane. Laicité ¢ arrivata a significare non una
separazione possibilmente benefica tra religione e potere, che potrebbe
maturare fino alla crescita della liberta spirituale, ma una pubblica
negazione dogmatica dell’eterno, con il suo rapporto immediato con
ogni momento presente (che in tal modo non ¢ negato, ma sostenuto nel
suo significato irriducibile) in favore della religione civile dell’avvenire
come nostra unica fonte di proposito condiviso e di redenzione attesa
da parte di discendenti infinitamente progrediti.

Dal momento che questo nuovo culto é un affare di quantificazione e
calcolo, il nuovo mediatore sacro ¢ il denaro e si puo ipotizzare che e
in virtu di tale mediazione che Péguy pensa che noi ora siamo entrati
nell’era post-cristiana, che semplicemente tira avanti senza far mini-
mamente riferimento alle nozioni di creazione, peccato, incarnazione,
redenzione, grazia e dannazione.’ Il dato ontologico, con la perdita tem-
porale, il guadagno, la disperazione e la speranza, ora hanno invece tutti
carattere pecuniario tale che molte persone corrono il rischio di entrare
in una condizione di indifferenza peggiore di quella dei peccatori, che in
negativo comprendono il dramma della salvezza e della dannazione. Ma
ci sono ancora i ministri del nuovo sacramento del sistema monetario
e i nuovi chierici, gli “intellettuali” che asseriscono di possedere un
equivalente sociale e storico della comprensione sperimentale e tecno-
logica della natura. Si possono trovare nelle universita, ma in ultima
analisi lavorano per lo stato e possono ben essere reclutati per ’appara-
to amministrativo statale. Ed essenzialmente si presentano sotto due

5 Ipem, L’Argent, De Equateurs, Paris 2008. Dell’adozione da parte di Péguy della
tematica in origine maistriana della vicinanza tra santo e peccatore, si veda lo scritto
incredibilmente penetrante di Richard Griffith “Le sacré et le dé-sacré: Péguy and
the Maistrian Tradition of French Catholicism”, presentato per il seminario Maison
Frangaise, tenutosi ad Oxford in occasione del centenario della morte di Péguy.

359



SAGGIO FINALE

forme diverse: o sono teorici a priori del sociale, i “sociologi” che hanno
fantasticato su determinate leggi astoriche di una supposta costante
sociale, al posto della costanza dell’eternita, o invece sono empiristi,
storici professionisti che devono dare determinati resoconti “totali” e
accuratissimi di avvenimenti ed epoche storiche, al fine di tracciare
gli avanzamenti o gli indietreggiamenti della societa nel tempo. Péguy
sta qui pensando all’eredita di Jules Michelet (che egli d’altra parte
ammirava per aver riesumato la storia del popolo). E dal momento che
I'appoggio della “histoire totale” venne costruito su tale eredita, si puo
intendere che egli scriva per criticare I'approccio annaliste, che arrivo
in anticipo a dominare la storiografia francese del Ventesimo secolo.

Contro questo nuovo storicismo laico e positivista, Péguy introduce
in Clio II una famosa critica devastante.

Essa consiste in quattro argomenti principali. Primo, gli antichi e
non i moderni avevano ragione: la storia non € un processo tecnico
artificiale che tende ad un progresso aggregativo, ma rimane il tempo di
un organismo o di un animale, per quanto prodigiosamente intelligente
e liberamente inventivo. Dal momento che le civilta sono anche culture,
naturalmente sorgono, godono di una breve maturita, ma poi si logorano
nelle loro consuetudini e alla fine deperiscono. Come vedremo piu
avanti, e cruciale per la teologia piuttosto drastica di Péguy il fatto
che anche I’avvenimento cristiano e la citta cristiana alla fine non
hanno potuto evitare questo processo ed era forse inverosimile farlo.
Insistendo sull’ineludibile vieillissement, Péguy ci indica, come molti
altri poco dopo di lui, quali Spengler, Toynbee e Dawson, una prospettiva
interculturale della metastoria e ci allontana da fantasie angustamente
etnocentriche di progresso continuo che le metastorie idealistiche del
XIX secolo avevano avuto la tendenza di promuovere. All’'interno delle
civilta, per lui, il progresso relativo non dipende da crescite incrementali,
ma dalla renaissance costante, dal costante ritorno ad fontes e dai costanti
daccapo e daccapo. Come sottolinea Latour, questo motif del “ritorno”
in Péguy non riguarda mai l’essere reazionario o conservatore, ma
piuttosto una rivisitazione delle radici neglette che rimangono per

360



JoHN MILBANK

sempre nuove e sorprendenti, per sempre avanguardia di una cultura
alle sue origini.

La decadenza o vieillissement alla fine e, comunque, quasi inevitabi-
le, dal momento che le culture non sono fondate su abilita materiali
che probabilmente non si perdono o possono prontamente essere recu-
perate, e nemmeno su idee che possono essere scritte nero su bianco
e formalizzate e cosi sempre riapplicate, anche se vengono tempora-
neamente dimenticate. Invece, le culture si fondano su una mystique,
termine con cui Péguy intende qualcosa di simile a un insieme condiviso
interpersonalmente di pratiche rituali che legano insieme il materiale e
il simbolico e la cui logica rimane fino a un certo punto ineffabile e cosi,
proprio per questo motivo, vitale e ispiratrice. Si potrebbe sottolineare
a questo punto che é caratteristico dei filosofi cattolici della storia, da
Vico a Ballache, a Schlegel a Dawson e Voegelin, rendere in ultima
istanza determinante il rituale e il religioso, piuttosto che I'ideale o il
materiale, che tendono tutti e due ad essere le preferenze oscillanti dei
metastorici protestanti o dei loro successori atei. In tal modo, come
enfatizza soprattutto Christopher Dawson, il loro approccio ¢ molto
piu consono alle conclusioni dell’etnografia che riguarda il “preistorico”
— con il quale, cid nonostante, la nostra “storia” puo essere vista molto
plausibilmente, dopotutto, in un continuum.®

Il secondo argomento ha a che fare precisamente con questa questione
delle origini. La storiografia esamina i documenti al fine di registrare i
fatti con accuratezza, ma proprio questo supposto realismo e destinato
a mancare la realta degli eventi. Tutti gli eventi e quelli significativi
preparati in segreto, specialmente, sono piu orali che scritti e acquisi-
scono lo statuto di eventi soltanto retrospettivamente, nei termini della
loro influenza successiva. Come uno scritto di letteratura, si suggerisce
in Clio 11, qualsiasi “registrazione” di questo processo € soltanto una
“versione”, soltanto un’interpretazione di un processo piu fondamentale.
Proprio perché tale processo € sempre un’ispirazione dinamica finaliz-
zata all’acquisizione del tipo di significato che deve sempre connotare

® Cu. DawsoN, The Age of the Gods, Sheed and Ward, London 1933.

361



SAGGIO FINALE

un evento, rimane fino a un certo livello oscuro e ineffabile, bloccato
nella sua latenza originaria, che (si potrebbe dire come il “potenziale”
aristotelico) é cionondimeno una realta ontologica e, per di piu, del tipo
piu denso.

Cosi ci si ritrova alla presenza del paradosso per cui un evento, per
essere tale, deve gia aver registrato se stesso, cosicché la storia sia sem-
pre gia storiografia, e che la realta umana vissuta sia originariamente
adombrata dalla letteratura e il reale dal fittizio. Il “poetico” & doppio,
in modo che senza qualcosa che sia stato “fabbricato” nel regno del-
I'immaginazione, niente & materialmente “fatto” come evento o factum.
L’autentica realta dell’evento richiede questo apparente supplemento.

Eppure, per ricomporre il paradosso, anche se il supplemento non
€ necessariamente un’alienazione di tipo hegeliano, esso sin da prin-
cipio, contiene alcuni elementi di declino e insufficienza (piu simile a
un’emanazione neoplatonica), dal momento che la novella ispirazione
della nuova irruzione non riesce mai a esprimersi con piena soddisfa-
zione, anche se tale espressione non viene “dopo” 'origine, ma coincide
con essa. Cio significa che 'espressione ¢ semplicemente inadeguata
all’ispirazione perché non riesce ad essere sufficientemente ispirata, non
riesce ad arrivare ad un’adeguata ispirazione che emergerebbe gia come
un’espressione piu piena. Si nota la stessa tensione nell’atteggiamento
di Péguy nei confronti del pensiero e della composizione: da un lato c’e
un’inesauribile intuizione, dall’altro I'intuizione autentica ha sempre
gia iniziato ad essere il lavoro pazientemente ripetuto dell’elaborazione
discorsiva.

E proprio per questo doppio paradosso che, in tutta I’oeuvre di Péguy
c’é una tensione tra il tema dell’“originale puro”, che é gia gravido di
tutto cio che avverra, e la necessita di “allungare il passo”, andare avanti
e rischiare di crescere, vivere e morire, se si vuole essere completi e
chiaramente autentici. Cio lo rende, come nessun altro dai tempi di Wil-
liam Blake, poeta dell’innocenza, dell’esperienza e della loro interazione.
L’esperienza, come ripetizione originale, ¢ stata gia avviata per sempre;
eppure allo stesso modo essa non aggiunge niente a un’innocenza che
tradisce sempre e la cui potenzialita d’ispirazione originale, giocosa

362



JoHN MILBANK

e liturgica, contiene tutto cio che puo essere imparato in anticipo e
precede sempre qualsiasi cosa che possa essere espressa o scoperta.
Cosi il vecchio ha perduto la freschezza del bambino ed é paragonato a
lui ancora una volta soltanto nella misura in cui, alla fine della sua vita,
egli ha di fronte a sé lo stesso che ha di fronte a sé il bimbo, nella forma
dell’eternita.

Di conseguenza, tutti gli ultimi giorni della Bastiglia sono pallidi echi
dei primi, tradendo quella innocenza che non tornera piu, eppure allo
stesso tempo, c’¢ stato soltanto un primo giorno dal momento che i suc-
cessivi sin dall’inizio lo hanno ripetuto in un’autocommemorazione.’
Per un simile capovolgimento, le ninfee piu tarde della famosa serie di
Monet appaiono fresche e piu “originali” e “basilari” dei fiori dipinti
prima. Si potrebbe percio dire che Péguy, in una serie, considera evento
la seconda occorrenza come la prima dal momento che é la sua comme-
morazione e deve essere accaduto almeno due volte per essere accaduto
una volta. Eppure allo stesso tempo ’avvenimento e Primario e non e
affatto inscritto in una serie, perché ¢ il principio indiviso di tutta la
serie. Cio equivale, sulla scia di Bergson, a un tipo di applicazione di
considerazioni neoplatoniche a processi orizzontali, temporali.

E da entrambi i lati del paradosso, ci si muove qui all’interno del
tempo reale, vissuto, esperito e ricordato, se si fa riferimento alla nozione
bergsoniana di durée. Esperisco un avvenimento passato soltanto perché
quando me ne ricordo lo collego per significato ad altri avvenimenti
precedenti o posteriori in una fusione intima che é estranea a qualsiasi
puntualita “spazializzata” del tempo dell’orologio. Soltanto se viene
infinitamente ripetuto non-identicamente nel futuro, la sua rilevanza
permane e il suo forte carattere di avvenimento continua a profilarsi.
Una rivoluzione fallita quasi letteralmente non “avviene” nella stessa
misura in cui avviene una che va a buon fine.

Allo stesso tempo, il trasferimento di durata di Péguy da un piano
psichico a uno storico denota da parte sua una certa denigrazione

7 Per un approfondimento sui paradossi della ripetizione e discussioni su Péguy, si
veda C. PICKSTOCK, Repetition and Identity, OUP, Oxford 2013.

363



SAGGIO FINALE

della dualita bergsoniana tra tempo interno psichico fuso e le semplici
apparizioni esterne degli eventi discreti. Al contrario, per Péguy, se il
tempo umano e sempre prima di tutto pubblico, in quanto fisicamente
mediato dal movimento e convenzionalmente simbolico secondo le
demarcazioni del calendario, allora la durata consistera, anche per la
memoria interna, in nient’altro che una catena® di eventi che, sebbene
abbiano natura concatenata, rimangono anche misteriosamente separati.
La catena é fatta solo di anelli, sebbene non si verifichi mai il caso di un
anello solitario. E il segno di tale separazione € che nessun avvenimento
reale puo essere pienamente assorbito in una sequenza. Se mai fosse
“finito” una volta e per sempre, o pienamente determinabile, sarebbe
impossibile che avesse rilevanza epistemologica o che la prima volta
fosse ontologicamente accaduto. Gli eventi piu decisivi, senza i quali
non ci sarebbe storia umana, si verificano proprio perché sono saturi di
significato — di altri eventi, molte parole e conseguenze verbali e fisiche
che li circondano da tutte le parti, ma per ragioni che non possiamo
spiegare del tutto.

In ogni caso, per Péguy gli accademici ignorano irrealisticamente e
acriticamente entrambe le facce del paradosso. Non riescono a capire
che la casualita storica e retrospettiva, che cio che é accaduto una volta
dipende da cosa ¢ successo dopo, e non riescono neanche a comprendere
che gli avvenimenti importanti sono tali proprio perché indefinibili e
perché ci si puo discutere sopra all’infinito. Di conseguenza, un rapporto
vissuto in forma popolare con gli eventi, attraverso memoria privata,
pettegolezzi e versioni romanzate, poiché piu accessibile all'insegnante
di un liceo di provincia che non al professore parigino, si avvicina di piu
in ogni caso alla realta storica rispetto alle pedanti ricerche degli storici
- riflessione che per Péguy restituisce molto della faccenda dell’esegesi
biblica in stile Renan, pietosamente assurda nei confronti dell’evento piu
saturo di tutti. Per il curatore dei Cahiers de la Quinzaine € percio il caso
che il sofisticatamente metafisico vada a braccetto con 'innata saggezza
folclorica, laddove il trionfo dello “scientifico” in campo umanistico € in

8 In italiano nel testo (ndt).

364



JoHN MILBANK

realta il trionfo della media cultura e del camaleontismo. Cio, secondo
lui, ¢ stato il destino dei suoi compagni dreyfusardi di un tempo, che
una volta sostenevano, pluralisticamente, i diritti della mystique ebraica
a cui nessun vero cattolico puo mai mancare di rispetto, ma che adesso
supporta un dogmatismo secolare nel dimenticare che la rivoluzione
stessa nacque in un’atmosfera di apertura liturgica.

Il terzo argomento ha a che fare con un’ulteriore implicazione del
carattere saturo dell’avvenimento. E cio é tale che non ci puo essere, in
linea di principio, nessuna storia esaustiva, anche se i professori parlano
e agiscono come se cio fosse possibile. Un avvenimento puo durare un
minuto o un giorno, eppure le ricerche sulla sua realta necessariamente
durano pit a lungo e non hanno mai fine. Cio avviene perché un fatto
eccede tutte le sue circostanze causali su cui si puo discutere all’infinito
poiché sono innumerevoli quando si divide in modo infinitesimale il
processo locale e immediato di un evento o quando si allude al panorama
di tutte le sue infinite diramazioni nel tempo e nello spazio. Il vero
interesse della storiografia consiste nel circoscrivere il finito, eppure
risulta che I'evento come esempio di particolare unicita finita sembra
cosi coincidere con l'infinito. In tal modo non si hanno mai prove
sufficienti per alcunché (specialmente per quanto riguarda ’antichita)
o0 quasi sempre troppe (specialmente per la modernita). E, dal momento
che un evento esiste soltanto nella ripetizione, non ci si pu¢ neppure
davvero staccare dal passato per produrre soltanto storia oggettiva,
quantunque anche la storia soggettiva sia problematica, dal momento
che la stessa indeterminatezza storica accompagna le domande “chi
siamo davvero?” e “a che cosa equivalgono davvero le idee di ciascuno
di noi nel presente?”. L’unica storia possibile consisterebbe allora in
una mediazione tra oggettivo e soggettivo che richiederebbe una fedelta
remissiva a un certo passato orizzonte di valore e allo stesso tempo un
impegno ulteriore ad esplorare quell’orizzonte in futuro.

Eppure se ¢ il futuro concepito come aggregativo, ad essere solo
proiettato dal suo passato storico, come per il positivismo prevalente,
allora tale sforzo storiografico sarebbe allontanato dal dibattito. Péguy
sembra dunque intendere non soltanto che ¢ possibile esclusivamente

365



SAGGIO FINALE

una storia impegnata, ma che solo una storia sacrale puo superare la
strategia delle aporie scettiche che ha delineato. La “spiegazione” di
un avvenimento deve cedere il passo — come il metodo al contenuto
narrato — al carattere rivelatore di un avvenimento di per sé divulgativo
e strutturante e sempre orizzonte sostanziale che supera qualsiasi mera
prospettiva formale. Ne consegue che se dobbiamo spiegare la storia
in generale allora cio richiedera fede nell’esplorazione di certi eventi e
forse di un solo evento supremo che ci permetta di costruire narrazioni
di portata umana universale.

Tale implicazione € messa a paragone e sviluppata piu nello specifico
in relazione alla quarta critica dell’atteggiamento storico della nuova
“epoca degli intellettuali”. Qui passiamo dal livello della registrazione
empirica a quello dell’esempio empirico e della raccomandazione socio-
logica all’azione. A questo livello possiamo localizzare ancora una volta
il tema della religione civile dell’avvenire. Péguy afferma che questo
credo laico rende incoerenti tutte le nozioni di giustizia e dunque di
etica. Cio perché all’eternita e al Dio dell’eternita abbiamo sostituito la
storia e cosi la sua guardiana pagana personificata, Clio, che ci dice che
non ha mai preteso di governare da sola. Non c’é pitt un Uno eterno
che giudichi tutti noi qui giu, ma, invece, ognuno di noi in futuro &
infinitamente soggetto al giudizio revisionista di un grande numero
indefinito di persone che saranno anch’esse sostituiti in modo impreci-
sato e a loro volta rimpiazzati. Eppure i loro verdetti su di noi e i nostri
effetti su di loro sono sconosciuti; la loro anticipazione é inutile e per
questo non dovrebbe essere eretta, come avviene sovente, a principio
secondo cui guidare la nostra pratica sociale e individuale. Inoltre, I'in-
certezza di tale guida puo soltanto incoraggiare un errare sul versante
dell’azione autosacrificale o persino autodistruttiva in un incredibile
eccesso di patologica autoumiliazione religiosa. I cento anni successivi
al 1914 hanno abbondantemente confermato la diagnosi di Péguy. Cosi
sembrerebbe che dopotutto ogni diritto dell’'Uomo e la sacralita del
tempo che passa possono soltanto essere visti alla luce dell’eternita.
Paradossalmente, € I’eternita a salvaguardare la rilevanza del momento
presente; mentre € una pura e semplice prospettiva temporale a tradirla

366



JoHN MILBANK

e a violarla. Allo stesso modo ¢ soltanto un eterno senso di giustizia
che puo correttamente giudicare ogni epoca che passa: Péguy crede
che un simile giudizio sul regime di Napoleone III sia stato mediato
dagli Chatiments di Hugo, in cui le rime delle strofe finali che a volte
scadono nel ridicolo lo “incoronano” negativamente con il verdetto di
autofallimento e collasso autodeterminato.

In Clio I, Péguy (di conseguenza) denuncio les curés laiques qui nient la
part d’éternel du temporel (“i sacerdoti laici che negano I'aspetto eterno
del temporale”) intendendo dire che cio impedisce il formarsi di una
coscienza della storia umana, dal momento che essa si fonda sempre
sull’iniziazione mistica (facendo forse eco a Pierre-Simon Ballanche) e
una storiografia genuina deve riflettere su questa realta elusiva.” Qui
bisognerebbe ricordarsi che Péguy frequentemente allude al fatto che
I’antica citta pagana si basava ancora sull’eternita e sull’anima, e che
I’antico eroismo, che egli pensa trascendere il politeismo antico, non
sarebbe stato possibile senza tali convinzioni, che lo sostennero durante
e dopo il disastro.'® Cosi per lui il tempo postcristiano & particolarmente
terribile ed ¢ forse nato dal fatto che un corrotto e tardo cristianesimo
(specialmente dopo Cartesio) aveva gia in parte messo sul trono la sfera
psichica e quella spirituale considerandole scisse dal corpo, eppure non
immediatamente e necessariamente coinvolte nella trascendenza.!' E
quasi sicuramente € implicito che la modernita ha svalutato la scoperta
cristiana della dignita tragica della vita nel tempo dal suo contrastante
riferimento all’eterno, per produrre il suo sterile culto dell’avvenire.

In tal modo, il postcristiano ha ricomposto in maniera triste e auste-
ra una modernita che stava per iniziare, in ogni caso, secondo Clio I,
nel mondo tardo antico, ma che I'Incarnazione aveva interrotto — una

? Per una traduzione, anche se leggermente incompleta, si veda Temporal and Eternal,
85-165.

1Tn Véronique, Péguy afferma che le due civilta umane pit grandi, quella mediterranea
pagana antica e quella cristiana medievale, entrambe si fondavano unicamente
sul disastro. Cfr. C. PEGuy, Véronique: Dialogue de Ihistoire et de I’ame charnelle,
Gallimard, Paris 1972, 269-271.

1 “Note Conjointe sur M. Descartes et La Philosophie Cartésienne” in Oeuvres en
Prose, 1909-1914, Gallimard, Paris 1961, 1357-1552.

367



SAGGIO FINALE

modernita pagana “presentista” di decadenza edonistica, il passaggio
dalla filosofia all’occultismo e dalla legge alla forza romana brutalmente
organizzata. All'inghiottimento decadente della dimensione eterna e
psichica nel dissipato presente, ha aggiunto il culto postcristiano che
svolge ora il ruolo di celebrazione di un eschaton secolare e indefinito.

(i)

Qui ci si puo soffermare a pensare che la visione di Péguy della sto-
ricita cristiana ¢ profondamente non-gioachimita. L’abbate calabrese
del 12° secolo aveva indirizzato una parte notevole del pensiero cri-
stiano sulla storia lontano dai suoi ormeggi patristici e specificamente
agostiniani, che avevano considerato I'Incarnazione culmine dell’era
successiva alla Caduta avendo per conseguenza una graduale apertura
al Logos divino o seconda persona della Trinita.'"* Con 'incarnazione
del Logos, I'eschaton ¢ gia arrivato e la storia € gia compiuta. Per quanto,
nonostante tutto, continui per un periodo di tempo relativamente breve
(di durata sconosciuta), questa ¢, per Agostino, una storia d’intensa
incarnazione del totus Christi,'* che & il corpo di Cristo in quanto Chie-
sa, Civitas Dei. Per quanto riguarda i Padri in generale, cosi come per
Agostino, I'insieme dei significati spirituali dell’Antico Testamento si
realizzano allegoricamente in questa figura dell’'Unico Cristo, che non-
dimeno includeva il suo corpo esteso. Si trova qui tutta la rivelazione
“spirituale” a cui tendeva il Nuovo Testamento, e che puo essere adegua-
tamente messa in evidenza e anche completata essenzialmente (come
sostenevano i primi autori medievali tra cui Ruperto di Deutz) soltanto
dalla lettura allegorica che i Padri diedero della Bibbia stessa.'* Eppure,
tale apertura “spirituale” € ancora quella dell’inaspettata incarnazione

12Gi veda J. RATZINGER, The Theology of History in St Bonaventure, Franciscan Herald
Press, Chicago 1989.

13 Per questo topos si veda soprattutto Enarrationes in Psalmos.

14 RATZINGER, The Theology of History, 1-55.

368



JoHN MILBANK

di Dio, la sola che permette agli esseri umani, al contrario, di ritrovare
il loro destino spirituale di beatitudine finale.

L’approccio di Péguy effettivamente fa rivivere, in modo nuovo e per
certi versi moderno, proprio questa visione della storia agostiniana e
cristocentrica, che tuttavia era stata intralciata da Gioacchino, con un
intervento che avrebbe avuto un’eco teologica e poi secolare molto
duratura.” In primo luogo, per il calabrese, seguendo 'innovazione a
lui contemporanea di scrittori quali Ruperto di Deutz, Onorio Augusto-
dunense e Anselmo di Havelberg, viene in realta contraddetta la precisa
affermazione di Agostino secondo cui non si possono fare paragoni pre-
cisi tra gli eventi avvenuti dopo Cristo (come I'incoronazione di Carlo
Magno) e gli avvenimenti dell’Antico Testamento. Per Agostino tale
rifiuto € inevitabile se si considera che Cristo, in quanto Dio incarnato,
ha irrevocabilmente e insuperabilmente portato a compimento tutti
gli annunci dell’Antico Testamento. Ma Gioacchino rileva ed estende
certi rifiuti di questa visione da parte di altri scrittori monastici, che
effettivamente considerano I’era successiva alla venuta di Cristo come
un’epoca del mondo nuova e non soltanto finale, escatologica. Da tale
punto di vista, si puo considerare che condottieri politici come Carlo
Magno furono profetizzati dalle loro controparti dell’Antico Testamen-
to. Una simile prospettiva effettivamente inizia a vedere in Cristo una
cerniera o medium oltre che una fine o I'inizio della fine.'®

Ma, in secondo luogo, Gioacchino ¢ andato troppo oltre suggeren-
do che l'era successiva alla venuta di Cristo stava cedendo il passo a
una nuova era dello Spirito, un’epoca post-istituzionale di compimento
puro e universale dell’apostolato. Questa nuova mossa intellettuale
da origine all’idea paradossale di un’epoca futura tutta all’interno del
tempo materiale che ¢ tuttavia caratterizzata da una spiritualizzazione,
o di fatto da una disincarnazione. Joseph Ratzinger al riguardo dice
giustamente che “spiritualizzazione” e “pneumatizzazione” non sono
ancora sinonimo di “idealizzazione”, eppure si potrebbe affermare che

15Si veda H. DE LUBAC, La postérité spirituelle de Joachim de Flore, Cerf, Paris 2014.
16 RATZINGER, The Theology of History, 56-109.

369



SAGGIO FINALE

I'idea in qualche modo contraddittoria di un futuro “reso etereo” su
questa stessa terra materiale deve quasi inevitabilmente andare alla
deriva nella direzione dell’idealizzazione.!” Cid perché & proprio questo
paradosso che, come affermava Henri de Lubac, col tempo incoraggia
fondamentalmente a secolarizzare e a sostituire un’eternita spirituale
con un futuro spiritualizzato realizzato sulla terra. De Lubac alla fine
vide cio come l'altra faccia complementare e definitiva della pura natura.
Proprio come 'idea di una natura pienamente completa senza riferi-
menti soprannaturali da spazio in anticipo al “puramente secolare”, cosi
la speranza gioachimita concede curiosamente a questa pura natura,
se purificata, il riconoscimento del puramente spirituale a prescindere
dalle necessita materiali, sessuali, familiari e politiche umane.'® Sicura-
mente tale speranza ¢ proprio il contrario della fede nel Dio incarnato,
della sequela di un Dio che ci ha rinnovati immergendosi letteralmente
nei normali, finiti processi umani.

Inoltre, come ha dimostrato Joseph Ratzinger nella sua tesi dottorale,
mentre i francescani spirituali arrivarono ad associare la venuta di san
Francesco e la mendicita radicale con I'irruzione dell’aeon pneumatico,
anche i membri principali dell’ordine, sotto la guida di san Bonaventura,
il Generale francescano, hanno accettato la prima parte dell’innovativo
approccio di Gioacchino (condiviso con alcuni dei suoi predecessori),
ma in nessun modo la seconda. Percio per Bonaventura, oltre il livello di
senso allegorico che punta interamente a Cristo, vi sono alcune theoriae
profetiche che indicano futuri eventi nell’epoca cristiana, inclusa la
comparsa di san Francesco e san Domenico."’

Di conseguenza, quest’epoca ha un destino gradatamente “spiritua-
lizzante”: una propensione finale alla pura contemplazione e cio puo
apparire paradossale se si considera il coinvolgimento col “mondo ester-
no” degli ordini mendicanti, di molto superiore a quello degli ordini
monastici. Eppure, a differenza dell’ordine domenicano, che fu fondato

17 RATZINGER, The Theology of History, 187, n.82.

18 Si veda J. MILBANK, The Suspended Middle, Eerdmas, Grand Rapids 2015, soprattutto
p- 64.

1Y RATZINGER, The Theology of History, 1-55, 109-114.

370



JOHN MILBANK

per predicare e contrastare l’eresia (catara), in un certo senso i fran-
cescani si trovarono divisi tra la spinta verso uno stato piu puro di
contemplazione, oltre il supporto materiale del rito e della regola, da
una parte, e la missione predicatrice dall’altra.?’ Si puo ravvisare in tale
biforcazione una tendenza a separare a tutti gli effetti soprannaturale
e naturale nelle rispettive purezze, mentre la tensione domenicana a
conoscere piu a fondo Dio é sempre unita al desiderio di comunicar-
Lo. Per questo nel secondo caso il nuovo abbraccio di un destino piu
“apostolico”, che comporta allo stesso tempo un rigore piu spirituale e
un orientamento piu esterno, tiene tuttavia molto in considerazione la
concezione patristica e agostiniana, in cui la crescita spirituale o “deifica-
zione” non va contro, ma anzi include un’incarnazione profondamente
radicata o il divenire solidale con i casi di questo mondo. Entrambi gli
aspetti erano ovviamente presenti anche per i francescani, ma tende-
vano a trovarsi maggiormente in antitesi, o, dove erano riconciliati, a
riguardare un’identificazione con il mondo naturale preculturale, nel
rifiuto dell’artificiosita tipica della natura umana.”* Cosi, mentre per i
domenicani, la storia successiva alla venuta di Cristo resta la mediazione
del Dio-Uomo attraverso il suo complesso ed esteso corpo sociopolitico
(e percio per ora imperfetto), per i francescani e in special modo per
Bonaventura, diventa pill una spinta disincarnatrice verso la massima
acquisizione della perfetta contemplazione spirituale tra individui es-
senzialmente isolati.?* Dal momento che tale scopo comporta per loro

2 Sj veda S. TugwELL OP, ‘Introduction’ a Early Dominicans: Selected Writings, Paulist
Press, New York 1982, 1-47.

21 Sj veda G. AGAMBEN, The Highest Poverty; Monastic Rules and Forms of Life, trans.
Adam Kotsko, Stanford CA, Stanford UP 2013.

22 Sj veda E. VOEGELIN, voce “Saint Francis” in History of Political Ideas Volume II: The
Middle Ages to Aquinas, 135-143. Voegelin forse & quello che si é spinto piu avanti,
considerando ambivalente la percezione (almeno) di san Francesco come alter Chri-
stus. De Lubac di sicuro ha ragione a dire (La Postérité, 139) che I'uomo nuovamente
“spirituale”, san Francesco, era tale solo in quanto stigmatizzato, ma Voegelin (un
luterano cattolicizzante che era estremamente vicino a de Lubac e che parte spesso
dalle sue tesi teologiche) prova i rischi teologici che immediatamente derivano
da una certa tendenza a leggere cio come mettersi sullo stesso piano di Cristo da

371



SAGGIO FINALE

che l'intelletto si arrenda alle emozioni e alla volonta, a questo punto
si scopre, gia, come anticipo de Lubac (almeno per quanto riguarda gli
spirituali francescani), una certa idolatria della “liberta” e concezione
del futuro come rilascio o “emancipazione” della liberta che alla fine
informera quasi tutte le ideologie secolari.

La delicata ferita aperta nella concezione cristiana della storia da
Gioacchino e dai francescani in generale (non solamente dagli spirituali
francescani) si fa sentire ancora ai giorni nostri. Cosi, per esempio, Hen-
ri de Lubac, Jean Daniélou e Joseph Ratzinger all'unisono sostengono
il rifiuto della seconda tesi piu importante di Gioacchino, ’era dello
Spirito, e convengono su cio che al riguardo piu accomuna Bonaven-
tura e Tommaso d’Aquino. Comunque, Ratzinger, nella fase giovanile
della sua tesi dottrinale sulla teologia della storia secondo Bonaventura,
sembrava assegnare uguale validita alla posizione di Tommaso piu ago-
stiniana sulla storia e a quella piu gioachimita di Bonaventura, che ¢
simile alla prima tesi principale di Gioacchino sui parallelismi tra i tanti
avvenimenti delle epoche del Vecchio e del Nuovo Testamento. Questa
concessione sembrerebbe in contrasto con I’agostinismo di Ratzinger
(da cui egli aveva sempre saputo che Bonaventura aveva preso le di-
stanze)® con il suo successivo approccio alla teologia prepotentemente

parte di un semplice essere umano. Lette in questo modo, le stimmate cessano di
essere un equilibrio che si incarna in vista di una perfezione pneumatica, per essere
piuttosto la maschera stessa del rifiuto del corpo. Cosi tale lettura traduce il destino
assolutamente nuovo di Francesco nei termini dello stesso dubbio paradosso che
con Gioacchino si fa strada 'idea di un “futuro spirituale sulla terra”: ovvero un
destino puramente spirituale e beatificato in questa vita e in questo attuale corpo
materiale. Intimamente connessa con cio ¢ la tendenza, come recentemente analiz-
zato da Aaron Riches, delle cristologie francescane (incluso il caso di Bonaventura)
ad essere in qualche modo semi-nestoriane: la perfezione di Cristo come individuo
umano viene in un certo senso offuscata dalla Sua personificazione divina, che, al
contrario, Tommaso enfatizzava fino a raggiungere un livello del tutto iperbolico.
2 In The Theology of History egli nota che la teologica trinitaria dell’Aquinate ¢ di
gran lunga pil agostiniana di quella di Bonaventura. Oggi, sulla scia di de Lubac,
che asseri che I'agostinianismo di Tommaso & ‘plus conséquent’ di quello del Gene-
rale Francescano (La postérité spirituelle, 159), anche noi ci rendiamo conto che é
I'Aquinate ad aderire piu fedelmente alla teoria agostiniana della conoscenza come

372



JOHN MILBANK

lubachiano, con il suo incisivo e ammirevole rifiuto, specialmente da
Papa, che possa verificarsi un totale superamento dell’“ellenizzazione”
della teologia cristiana e il suo mantenimento per niente volontarista
né sentimentale della centralita teologica di una ragione integra (che
includa pienamente la dimensione affettiva).

Tuttavia, nella piena maturita della sua scrittura teologica si trovano
affermazioni secondo cui la cristologia non deve essere concepita come
Dio che “affonda ulteriormente le radici nel mondo”, ma piuttosto come
un incoraggiamento alla trascendenza spirituale del mondo, come se,
apparentemente, queste due cose fossero, in realtd, in antitesi.?* Eppu-
re si puo notare qui che questo “affondare ulteriormente le radici” si

illuminazione, con modifiche aristoteliche (discutibilmente del tutto coerenti con
Agostino, che non nega mai il ruolo cruciale della mediazione dei sensi), molto meno
drastica di quelle avicenniane di Bonaventura, che spingono la dottrina insieme
in direzione di un certo ontologismo e apriorismo. (Sebbene come giustamente
nota Ratzinger, Bonaventura stesso considero la visione di Aquino della conoscen-
za umana una variante della teoria illuminazionista). Cio avviene mantenendo la
tendenza parimenti avicenniana di Bonaventura a considerare le idee divine esem-
plificate univocamente, sebbene in gradi diversi sia nell’ordine di Dio sia del creato,
e dunque reciprocamente “simili” attraverso il divario infinito/finito, effettivamente
bypassando uno vero schema emanazionista e partecipativo. Proprio per questo
Van Steenberghen potrebbe aver avuto ragione nel vedere piu semi di una filosofia
veramente teologicamente indipendente in Bonaventura che non nell’Aquinate, per
quanto cio possa sembrare andare quasi completamente contro la superficie dei
loro testi. Infatti in Tommaso una metafisica in special modo indipendente deve in
definitiva riferirsi in toto alla teologia, mentre in Bonaventura un certo numero di
tesi filosofiche prese piuttosto casualmente da Avicenna, specialmente per quanto
riguarda la pluralita delle forme, non tutte si integrano cosi bene nella sua teologia
esemplarista e incentrata sul Logos, e tendono piuttosto a distorcerla. E mentre
la sua metafisica sembra totalmente essere una teologia, gli inizi di un’univoca
reversibilita di “somiglianza” come tra le forme nel Creatore e nella Creazione
suggerisce che, dopotutto Dio ¢ incluso “trascendentalmente” (come dira specifica-
mente Scoto piu tardi) in un campo piu generico dell’essere. Ratzinger riconosce
molto del rifiuto di Van Steenberghen della lettura gilsoniana di un Bonaventura
agostiniano, ma oggi si puo essere d’accordo ancor piu con il medievalista belga. Si
veda The Theology of History, 119-163.

24 ], RATZINGER, Introduction to Christianity, trans. J.R. Foster, Ignatius, San Francisco
1990, 332-334.

373



SAGGIO FINALE

identifica problematicamente con I’aspetto piu istituzionale della Chie-
sa, piuttosto che con 'incorporazione e la socializzazione in quanto
tali, che sicuramente hanno una missione molto pit ampia e di base
davvero interpersonale. Allo stesso modo I'Incarnazione vista come
“il radicamento di Dio” viene associata da Ratzinger in special modo
all’isolamento dell’'umanita di Cristo dalla sua divinita.

E difficile comprendere, tuttavia, come una cosa del genere possa
essere stata coinvolta in una presunta divisione patristica relativamente
precoce dell’escatologia dalla pneumatologia, che ¢ cio che Ratzinger qui
afferma: “la Chiesa non fu piu concepita carismaticamente nell’ottica
della pneumatologia, ma fu vista esclusivamente dal punto di vista di
un’Incarnazione troppo legata alla terra e alla fine spiegata interamente
sulla base delle categorie di potere del pensiero mondano” (anche se
Ratzinger pensa che questa degenerazione finale si verifico molto molto
piu tardi). Ma gli approcci cristologici patristici alla Chiesa assumevano
piuttosto una specie di “comunicazione di idiomi”, e mentre qualsiasi
“assunzione di Dio nell’'umanita” viene rifiutata da Atanasio, a causa
dell’incommensurabile primato ontologico del divino, I"“assunzione
dell'umanita nella divinita” implica una tale permeazione di tutto cio
che riguarda la natura umana da parte della divinita che senza dubbio
la possiamo vedere come un “radicamento” di Dio.

Inoltre, nella migliore teologia patristica (in Agostino, per esempio) la
coscienza fisicamente organica della Chiesa come corpo di Cristo non
e forse equilibrata e qualificata dal senso interpersonale della Chiesa
come Cristo che dona ai suoi seguaci il potere di riceverLo, concessione
che é esattamente tutt'uno con la processione eterna dello Spirito dal
Figlio? Ma se, come per Ratzinger in questo testo, “si tratta qui non
dello Spirito in quanto persona nel seno di Dio, ma in quanto potenza di
Dio che si schiude con la Risurrezione di Gesu”, allora non ci potrebbe
essere il pericolo di pensare all’azione dello Spirito in modo troppo im-
personale e soltanto “dinamicamente” come alla potenza della Divinita
unita? Ed il pericolo di pensarla nel suo raggiungerci problematicamen-
te separata dalla nostra partecipazione alle relazioni trinitarie — cosa
che é problematica se le Persone della Trinita sono costituite dalle loro

374



JoHN MILBANK

relazioni. In generale, Ratzinger in modo ammirevole vuole pensare
Essere e Storia insieme, e mantenere dunque un profondo legame tra
la Trinita eterna e la storia della Salvezza. Cosi deplora giustamente
qualsiasi tendenza a “storicizzare” I'invocazione della Trinita nel Credo
tanto da ritenere che la sezione sulla creazione riguardi soltanto Dio
Padre. Eppure qualsiasi lettura teologica di questo tipo del credo sicura-
mente avviene soltanto molto piu tardi, e sarebbe strano biasimare la
stessa “storicizzazione” per un eccessivo legame dello Spirito con il suo
emergere dal Cristo incarnato, rendendo con cio la terza sezione del
credo “un prolungamento della storia di Cristo nel dono dello Spirito e,
percio, come un riferimento agli ‘ultimi giorni’ che intercorrono tra la
venuta di Cristo e il suo ritorno”.* Strano, perché la “storicizzazione”
sta qui producendo il risultato opposto a quello lamentato da Ratzinger
per quanto riguarda la prima parte del Credo, ovvero la separazione
dell’azione del Padre nella creazione da quella delle altre due Persone.
Perché in questo caso egli sta lamentando un’eccessiva prossimita tra
il Figlio e lo Spirito! Ma in quel caso, allora il focus storico sull’evento
della mediazione temporale dello Spirito per mezzo del Figlio non sta
forse raggiungendo proprio quell’unita di ontologia trinitaria e storia
della salvezza che Ratzinger ricerca cosi giustamente? A questo punto,
I'apparente desiderio di garantire piu indipendenza alla discesa verticale
dello Spirito e dichiaratamente tutt’uno con una certa scissione dello
stretto legame tra I’azione economica dello spirito con ’escatologia e
con il Cristo incarnato visto gia come “la fine”. Invece, sembra essere
presente un profondo desiderio bonaventuriano di associare lo Spirito al
significato di una storia in un certo modo extracristica — perché sempre
piu soggetta a una tendenza spiritualizzante e, cosi, disincarnante —
successiva a Cristo, che dopotutto non sarebbe la fine.

Un certo rischio di strappare via la pneumatologia sia dalla dottrina
trinitaria sia da quella cristologica forse trapela anche dall’'urgenza
di Ratzinger che I'ecclesiologia “si stacchi dalla dottrina dello Spirito
Santo e dei Suoi doni” — piuttosto che, sembrerebbe, da un uguale co-

% Ibidem, 332.

375



SAGGIO FINALE

inizio con la tematica del corpo di Cristo.”® Come ovvia conseguenza,
Ratzinger afferma che lo “scopo” di una simile dottrina é “la storia di
Dio con I'uomo” o, in alternativa, della “funzione della storia di Cristo
per 'umanita intera”. Tali affermazioni potrebbero essere lette come il
tentativo di subordinare, alla maniera di Bonaventura, I'Incarnazione
al complesso della storia delle relazioni di Dio con il mondo, prima e
dopo di Cristo, con I’evento-Cristo in qualche modo sottilmente ridotto
alla “funzione” di cardine esemplare della storia. Per una simile visione,
si potrebbe pensare che il vero punto dell'Incarnazione sia effettuare
una deificazione spiritualizzante di tutti gli uomini, piuttosto che I'in-
clusione totalmente nuova e paradossale di Dio e Uomo all’interno
di una determinata “forma” finita ma infinita. E tale ¢ 'unica forma
che, in un mondo decaduto, la deificazione puo avere adesso, seppure
miracolosamente persino in un eccesso di deificazione: “E [hai fatto si]
che un dono piu grande della grazia purificatrice la carne e il sangue: la
presenza di Dio, Egli Stesso, nella sua essenza divina”.*’

Se € vero che si puo essere d’accordo con Ratzinger sul fatto che I'In-
carnazione e il dono dello Spirito si appartengono I'un l'altro, € anche
vero che, se il peso poggia troppo su quest’ultimo, allora tale apparte-
nenza reciproca non € pit unita alle “relazioni sostanziali” della Trinita,
che Bonaventura inizio di fatto a disenfatizzare. Certamente bisogna in-
sistere piuttosto sul fatto che non possiamo mai ricevere verticalmente
lo Spirito, dal momento che ¢ lo Spirito del Padre e del Figlio, a meno
che noi non Lo riceviamo anche orizzontalmente dal Cristo Dio-Uomo
e dalla Sua trasmissione ecclesiastica attraverso molti altri esseri umani.
In tal senso, non ci pud essere un aspetto “carismatico” genuinamente
verticale della storia separato dalla dimensione orizzontale, organica,
istituzionale, filtrata dalla tradizione.

Potrebbe sembrare piu che sorprendente vedere Joseph Ratzinger as-
sumere in qualche modo tale separazione; eppure cio puo essere una

% Ibidem, 333.

?7“And can a higher gift than grace / our flesh and blood refine / God’s presence and
his very self / And essence all divine?” (Joun HENRY NEWMAN, from ‘Praise to the
Holiest in the Height’).

376



JOHN MILBANK

logica conseguenza di una persistente ammirazione per alcuni aspetti
dell’approccio di Bonaventura alla storia. Comunque, in seguito in mol-
te altre occasioni la sua enfasi successiva € piu puramente agostiniana
e tomistica, come quando esplicitamente pone I’accento sul fatto che la
gloria della Chiesa ¢ mischiarsi alla confusione, inclusa la confusione
politica, dell’esistenza umana,”® e anche quando confuta ’accezione lu-
terana di mera “comunita” spirituale, in contrasto con quella di successio
trasmessa nel tempo.?

Allo stesso modo potrebbe sembrare che 'ammirazione e la difesa
di Bonaventura da parte del giovane Ratzinger non sia rimasta senza
qualche eco nella sua teologia posteriore. Ma la teologia bonaventu-
riana della storia € problematica proprio nella misura in cui sostiene,
sulla scia di Gioacchino, la quasi contraddizione costituita dal sembra-
re prendere pil seriamente in considerazione gli avvenimenti della
storia dall’Incarnazione in poi e allo stesso tempo di tenere in poco
conto tali eventi come se fossero avvenimenti “vuoti”, che si reggono
soltanto sullo spirituale. Al contrario, Jean Daniélou, come Henri de
Lubac, rimase piu consistentemente agostiniano nel concepire la sto-
ria come Anno Domini, estensione dell’Incarnazione.*® Questa visione,
come abbiamo visto, appare assegnare meno importanza provviden-
ziale agli eventi specifici nella storia della Chiesa e a quel punto puo
anche essere vista come “causa della secolarizzazione” di tali eventi.
Ma, d’altra parte, cio avviene perché segue la logica dell'Incarnazio-
ne con piu coerenza: tutta la dimensione meramente umana é ora di
ugual valore sacro e tutta la storia della Chiesa ¢ satura di significato
divino-umano che in definitiva non é che un tutt’uno. Eppure unita
non significa stasi: sia Agostino sia Tommaso insistevano sul fatto che

28 RATZINGER, Introduction to Christianity, 343.

2 Ipem, Principles of Catholic Theology: Building Stones for a Fundamental Theology,
trans. Mary Frances McCarthy S.M.D., Ignatius Press, San Francisco 1987, 290-294.

30]. Danitrou, ‘Christology and History” in The Lord of History: Reflections on the Inner
Meaning of History, trans. Nigel Abercrombie, Longmans, London 1958, 183-202, sp.
p. 201.

377



SAGGIO FINALE

I'Incarnazione ha migliorato la condizione umana e ha introdotto nel
tempo il progresso.”!

Si puo collegare questo aspetto “secolarizzante” dell’approccio agosti-
niano-tomista alla storia, come il giovane Ratzinger noto cosi profonda-
mente, all’atteggiamento di Tommaso nei confronti del regresso infinito
nella questione della causalita. Il dottore angelico non ammetteva cio (e
in tal modo é facile notare che il suo “argomento cosmologico” richiede
che si accetti, come dovuta, la visione aristotelico-neoplatonica e non
quella newtoniana di causalita ultima) soltanto nel caso di una serie
verticale di cause in cui la potenza causale in modo rilevante si erige
asimmetricamente al di sopra dell’effetto causato, come nella serie che
da inizio a ogni uomo e che poi si innalza al livello del “corpo elemen-
tare” e poi al “sole” e cosi via.** Una serie sostanziale del genere deve,
secondo Tommaso, concludersi definitivamente con una causa prima.
In ogni caso razionalmente cio non esclude (in opposizione dei requisiti
della fede che sembra dare per scontata un’origine nel tempo della
Creazione)®® una serie accidentale di cause efficienti, tali che 'uomo
potrebbe essere stato generato dall'uomo ad infinitum.

Con questa audace concessione ad Aristotele, si capisce davvero il
motivo per cui Dante abbia posto I’Aquinate in Paradiso cosi vicino
a Sigieri di Brabante, anche se in atto di correggerlo (proprio come
accoppia parallelamente Bonaventura con Gioacchino). Comunque, il
Generale francescano confuta tale visione, considerando invece il tempo
stesso coinvolto nella egressio e regressio metafisiche (ed essenzialmente

31 Per tale motivo non sembra vero il fatto che il riconoscimento di un aspetto “di-
namico” della storia umana risale soltanto a Gioacchino. Cosi sono leggermente
perplesso per quanto riguarda ’assegnazione da parte di de Lubac di un elemento
gioachimita a Pierre Buchez, socialista cristiano francese del XIX secolo, semplice-
mente basandosi sull’identificazione esatta di un aspetto dinamico e non soltanto
conservatore nel suo pensiero. Si veda La postérité spirituelle, 520.

328Th1.q. 46 a.2ad 7.

33 Ma sicuramente Origene non lo aveva pensato, mentre d’altra parte sosteneva
integralmente la dipendenza radicale della Creazione. Questa oggi deve essere
sicuramente una questione aperta?

378



JoHN MILBANK

neoplatoniche) dell’essere, che anche ’Aquinate riconosceva. Cosi per
Bonaventura letteralmente il tempo inizia e finisce in Dio.

Nella sua tesi di dottorato Ratzinger sembra simpatizzare fortemente
con questa visione che permette di nuovo, in un modo intrinsecamente
richiesto dalla fede cristiana, alla conoscenza della storia di essere pie-
namente scientifica. Egli ragiona sul fatto che se gli eventi nel tempo
e nella storia sono soltanto accidentali e fuori dalla portata della vera
conoscenza, cosa propria degli universali, allora é difficile capire come
le rivendicazioni cristiane del significato unico e universale degli acca-
dimenti specifici possano guadagnare appoggio — eccetto, si potrebbe
aggiungere, in termini abbastanza rozzamente fideistici.

Comunque, ci si puo chiedere se la risposta di Bonaventura a tale
problema sia coerente o accettabile. Non tende forse a confondere la
dimensione orizzontale con quella verticale o la dimensione ontica con
quella ontologica? Di fatto, forse la tendenza gia univocista di Bonaven-
tura a vedere le stesse formae distinte che assumono realizzazione finita
o infinita lo incoraggia a fondere e confondere inizio e inaugurazione
ontologici e ontici. Si puo esprimere tale punto, al contrario, dicendo
che, mentre, in un senso, il prendere in considerazione da parte di Tom-
maso una creazione eterna (la serie infinita di cause accidentali) sembra
una concessione ad Aristotele e alla verita biforcata di Sigeri, in un altro
senso, potrebbe anche essere letta come una visione molto piu radicale
della natura della dipendenza del creato secondo cui essa non comporta
alcun cambiamento e quindi necessariamente alcun “inizio” in senso
ordinario. Dunque non é che ’Aquinate stia dicendo che, razionalmente
parlando, il mondo puo essere increato ed eternamente immanente alla
maniera pagana, ma piuttosto che persino questa “eternita pagana”, una
volta ipotizzata, deve essere riconosciuta in verticale come radicalmente
emergente, senza riserve, ex nihilo da Dio.*

Ciononostante, questa visione tomistica lascia '’evento temporale co-
me se non avesse interesse scientifico? A questo punto, per una risposta
piu lunga ci sarebbe bisogno di esplorare i modi in cui Tommaso, in un

3 Rowan Williams mi ha fatto tale osservazione tempo fa.

379



SAGGIO FINALE

certo eccesso di aristotelismo, nondimeno rende cruciali le proprieta
“accidentali” (e specialmente il potere conoscitivo dell’anima umana)
nella definizione dell’essenza di una cosa. Ma piu decisivamente si puo
arguire che il caso piu estremo di tale paradosso in Tommaso riguarda
il modo in cui per lui come per i Padri, Cristo & pienamente umano, dal
momento che esiste in uno stato che normalmente implica la personalita
e tuttavia e solo una persona — e persino, almeno nella Summa Theo-
logiae, soltanto nell’essere — in quanto Dio.*> Cosi, per ’Aquinate, si
potrebbe chiosare, 'unica possibilita di un evento storico scientificamen-
te rilevante dipende dall’Incarnazione, dove la causa prima e universale
ha assunto in sé un’esistenza umana particolare e una storia umana
specifica. Nel fare questo, per I’Aquinate (e per i Padri) ha assunto in sé
la natura umana in quanto tale e cosi, si potrebbe azzardare per di piu,
la storia umana in quanto tale, che dopo la Caduta é completamente
il tempo della graduale redenzione cristologica e dunque, con e dopo
Cristo, il tempo della fine e il compimento della fine.

E dunque in termini strettamente cristologici che Tommaso mette
assieme la metafisica di Dio come esse con la sua visione della storia nella
sua durata per tutta la storia della salvezza, dal momento che, per lui,
I’essere di Cristo (almeno nella Summa) interamente ¢ il divino “essere”
stesso, senza aggiunte o residui ontici. In tal modo tutta la storia e di
fatto il tempo cosmico sarebbero messi in salvo dal destino d’irrilevanza
accidentale pagana, ma in un modo diverso da quello congegnato da
Bonaventura. Da un punto di vista tomistico, il problema di quest’ultimo
sarebbe che cio0 sostituisce un innalzamento cristologico della storia a
rilevanza scientifica con un tipo di santificazione o ontologizzazione
del tempo in quanto tale, cosa che puo perfino essere considerata una
prefigurazione della mossa intellettuale compiuta infine nel XX secolo
da Heidegger.

Di conseguenza, mentre per Bonaventura Cristo ¢ radicalmente il
medium, rimane il pericolo che Egli divenga il centro del tempo in mo-
do tale che questa categoria lo supera, proprio come ’Essenza divina

35 STh1IL, q.17 a.2.

380



JOHN MILBANK

supererebbe il Figlio eterno, se quest’ultimo non fosse costituito da re-
lazioni sostanziali (tesi da cui si allontana Bonaventura). Per ’Aquinate,
al contrario, I'Incarnazione in un certo senso coincide con il tempo
tout court, poiché dice che, all’interno del tempo, la perfezione precede
I'imperfezione in quanto gli stati perfetti sono la causa efficiente di
quelli imperfetti, mentre allo stesso modo I'imperfezione precede la
perfezione in quanto le cose solo gradualmente raggiungono la pro-
pria finalita.*® Cosi il tempo in generale ¢ costituito dall’oscillazione
tra queste due priorita, che tuttavia solo con Cristo si verificano si-
multaneamente: Cristo ¢ allo stesso tempo la causa e la realizzazione
della sua perfezione. Proprio perché Cristo in tal modo racchiude in sé
I'intera dinamica temporale, si confaceva a Cristo arrivare dopo 'inizio,
ma prima della fine dei tempi. Come osserva Ratzinger, cid suggerisce
che, per ’Aquinate come per Bonaventura, Cristo ¢ il centro e il punto
mediano; comunque il fatto che Tommaso richiami I’attenzione sulla
coincidenza unica delle priorita assicura radicalmente che per il Dot-
tore Angelico Cristo lo ¢ soltanto in quanto allo stesso tempo inizio
assoluto e fine assoluta.”” E data questa coincidenza, 'ulteriore opera
storica della nostra perfezione deificata che sorge da Cristo come causa
efficiente é anche il portare a termine il suo perfezionamento come fine
ultimo, di una “pienezza” che ¢é gia su di noi, dal momento che la legge
nuova del Vangelo gia rappresenta I'irruzione della Citta celeste nel
regno della legge antica®.

Per tale ragione il tempo della Chiesa e la vera natura della Chiesa
terrena prima di tutto si dovrebbero interpretare come appartenenti
al tempo di Cristo e al tempo della fine. Di certo tale focalizzazione
cristologica senza rimorsi non nega quell’aspetto della Chiesa che ¢ la

36 STh1II, q. 1 a.6 resp.

37 Ratzinger piuttosto stranamente suggerisce, nelle note della sua tesi, che in questo
passaggio ’Aquinate si allontana ancora di piu di quanto avesse fatto Bonaventura
dall’associazione patristica di Incarnazione e finalita. Ma questo non concorda del
tutto qui con la sua visione generale dell’Aquinate, non che sia questo il caso, come
ho tentato di spiegare sopra nel corpo principale del testo. Si veda anche de Lubac,
La postérité spirituelle, 159.

38 Tommaso D’AQUINO, In 4 Sent. d.1 q.1 a.2.

381



SAGGIO FINALE

sua continua costituzione da parte dello Spirito Santo: piuttosto il punto
e che, dall’esordio di Maria, la discesa dell’Incarnazione corrisponde
a una salita spirituale che ¢ tutt’'uno con la ricettivita e la risposta
umana.

(iii)

Nei termini di Charles Péguy cio significa che la vita cristiana “ripete”
sempre 1'unico evento-Cristo, eppure non allo stesso modo, ma nei
termini di una liberta integrale che ¢ resa possibile e non danneggiata
da questa “successione”. Per quanto nuova, la visione péguyiana della
storia va considerata agostiniana e non gioachimita proprio per tale
ragione, oltre al suo travolgente rifiuto euristicamente guidato del culto
dell’avvenire come tendenza precisa a disincarnare I'umanita, forzan-
doci sempre a sacrificare il presente corporeo in favore di un ideale e
cosi del futuro spirituale. Invece di pericolosi schemi “metafisici” volti
a creare in futuro un nuovo tipo di essere umano, insieme puramente
materiale e irreligioso (pura natura) eppure anche immanentemente
spirituale e ascetico (gioachinismo secolarizzato), Péguy insisté sul fatto
che la sua via di socialismo mutualistico (molto vicino alla Dottrina
sociale della Chiesa) rappresentava la modesta richiesta non utopica e
raggiungibile di una distribuzione piu giusta delle risorse economiche
del mondo.*

Nondimeno, nonostante il suo assalto al nuovo clero laico che, sempre
in Clio I, sosteneva il culto postcristiano della liberta futura, Péguy
allo stesso modo denunciava “gli ecclesiastici che negano il temporale
nell’eterno” e riteneva anche che tale gruppo sociale fosse piu colpevole
per quanto riguarda la secolarizzazione: ignorando I'’epocale scoperta
cristiana del significato del temporale, essi avevano aiutato ad assi-
curare la sua colonizzazione da parte di forze puramente laiche. Una
volta scoperto, il temporale non puo essere semplicemente dimenticato,

39 Si veda lo svolgimento del suo dibattito con Jean Jaurés su queste tematiche in DE
LuBAc, La postérité spirituelle, 751.

382



JoHN MILBANK

eppure se il cristianesimo lo abbandona, allora il suo significato sara
inteso semplicemente in termini materiali. Ma in origine il nuovo valore
del temporale acquisiva rilevanza per I'eternita stessa in conseguenza
dell'Incarnazione e del nostro ingresso sacramentale nella beatitudine —
le iniziazioni hanno inizio nel tempo, ma sono confermate per sempre
nel loro inizio e irreversibilita.

La nuova valutazione del tempo riguardava il processo con cui Dio
irrompeva nella dimensione temporale non per dominarla ma per re-
dimerla; tuttavia nel corso delle epoche Anno Domini tale “macchina”,
come la definisce Péguy, ¢ stata ribaltata, cosicché tutte le faccende
temporali sono sacrificate nel nome di un calcolo redentivo crudamente
positivistico (che forse anticipa quello moderno, monetario) a calcoli
apparentemente eterni. Cosi gli interessi laici sono stati anche sacri-
ficati a quelli clericali e la vocazione del clero ad aiutare il mondo &
stata sacrificata ad un interesse istituzionale per regolarlo e ammini-
stralo. Comprensibilmente i laici potrebbero volere emanciparsi da una
procedura cosi distorta che ¢ arrivata a confondere (e qui si puo pen-
sare alla protesta laica di Dante di molto precedente) la priorita della
dimensione spirituale con gli ipocriti interessi temporali dei rappre-
sentanti di tale priorita. Nel caso della recente storia francese, cio ha
anche portato la Chiesa a farsi nuovamente complice dell’aperto an-
tisemitismo, cosicché I'incapacita di Péguy di entrare in comunione
sacramentale con la Chiesa era in parte dovuta all’inconcepibilita per
lui di qualsiasi associazione con gli antidreyfusardi di un tempo. Di
certo ci si puo chiedere se tale estraniamento dalla dimensione liturgica
ufficiale non facesse parte di cio che lo aveva portato a un senso cosi
acuto della permeazione di tutta la realta umana ad opera delle azioni
liturgiche.*’

Da questa accesa doppia critica del clero laico ed ecclesiastico si puo
dedurre che per Péguy solo un cristianesimo che prenda in seria consi-
derazione I'unita del temporale e dell’eterno sara capace di restituire

40Si veda C. PicksTOCK, After Writing: On the Liturgical Consummation of Philosophy,
Blackwell, Oxford 1997.

383



SAGGIO FINALE

una giusta visione alla storia in quanto tale. Con questo egli intende
un cristianesimo pienamente incarnazionale, e sembra suggerire che la
mystique cristiana ha fallito perché il suo aspetto incarnazionale non
€ mai stato compreso fino in fondo, anche se, nel Medioevo francese,
questo aspetto era pitt marcato di oggi. Non ci si € mai resi totalmente
conto del fatto che I'Incarnazione implica uno stato uguale per l'esisten-
za e gli interessi laici e un servizio piuttosto che un rifiuto del mondo e
dei suoi amori e delle sue ansieta.

L’EVENTO CRISTIANO

Nei termini dei quattro punti critici di Péguy sulla storia e la storiogra-
fia, si puo affermare che le problematiche che identifica al riguardo sono
superate da lui nei termini di una concezione cristiana di un governo
provvidenziale del corso della storia — sebbene solo nella misura in
cui cio viene rivisto nella particolare direzione teoretica di Péguy, che
richiede una radicalizzazione e di conseguenza una purificazione dell’or-
todossia, nella misura in cui il suo scopo ¢ renderla piu incarnazionale.

Prima di tutto, allora, nei termini del carattere organico della storia
come irruzione che fiorisce imprevedibilmente e decade inevitabilmen-
te. Attraverso la sua pratica verbale in prosa ma piu specialmente in
poesia, Péguy collega questo al carattere pastorale dei Vangeli e alle
infinite analogie agresti delle parabole di Cristo. Cio suggerisce che il
cristianesimo, derivando dalla nascita di Dio nel tempo, &€ un processo
storico dalle radici particolarmente profonde, che intreccia crescita fisi-
ca e spirituale, come ¢ palese nel caso unico medievale di una avanzata
cultura centrata sul paese, sul villaggio, sul monastero e sui campi piut-
tosto che su grandi citta che sfruttano entroterra rurali. Il modo in cui
Péguy parla della Francia dell’Alto Medioevo come se fosse in diretta
continuita con la Palestina del tempo di Cristo € sicuramente dovuto
non solo a un nazionalismo fantasioso (anche se non ne ¢ del tutto
libero), ma piuttosto alla sua sensazione che la cristianita, con tutte le
sue terribili colpe, ha cercato soprattutto di realizzare gli imperativi del
Vangelo e sotto certi aspetti la Francia gotica ha rappresentato davvero

384



JOHN MILBANK

I'acme e il fulcro di tale sforzo.*' Come ha scritto Bruno Latour, & come
se Péguy, nelle sue lunghe poesie in verso libero, fatte di imitazioni ed
ampliamento di didatticismo, incanto, ripetizione e parallelismo bibli-
ci, stesse cercando di scrivere un nuovo quinto vangelo, non in uno
spirito gnostico qualsiasi, ma proprio per riaffermare con freschezza e
cosi con qualche differenza il messaggio evangelico originario. Deve
aver pensato che solo questo, in tempi cosi disperati, avrebbe potuto
controbilanciare la decadenza in cui vessava il cristianesimo.

Eppure il suo atteggiamento nei confronti del declino é complesso.
Soprattutto Péguy pensava, e non senza echi agostiniani, che Dio, ri-
schiando I'incarnazione nel tempo, ha rischiato non solo la morte di suo
Figlio, ma il declino storico del credo in sé. Manifestare pienamente Se
stesso in forma umana era stato necessario, non solo davanti al peccato,
ma anche per far confrontare onestamente gli esseri umani con la Sua
verita e lasciare alla liberta umana se accettarla o rifiutarla. Puo ben
essere, pensa Péguy in Clio I, che 'epoca postcristiana renda piu che
mai la fede sopravvissuta una faccenda di pura fede dal momento che
essa e ora il prodotto di una liberta resistente.

Eppure in contemporanea, il divino nel tempo é un organismo parti-
colarmente imperituro. Quando si presenta una difficolta, che adesso
aumentera sempre, ¢ il momento, continua Péguy che l'offerta cristiana
di compassionevole sollievo venga alla ribalta in modo unico. Inoltre,

4! Come ha fatto notare il professor David Gervais al seminario di Oxford, ci si po-
trebbe aspettare che la lode di Péguy in Le porche du mystére de la deuxiéme virtu
della supremazia dei giardini francesi e dell’incomparabile bellezza della campagna
francese dia fastidio agli inglesi fino a non fargli accogliere la poesia, ma ve ne ¢é gia
una prima eco sulle labbra del re invasore inglese Enrico V di Shakespeare. Sarebbe
anche interessante notare come la parallela anglomania di Chesterton e Belloc fosse
anche in parte francofilia e suggerisce che il fatto che Péguy in Gran Bretagna sia
relativamente sconosciuto a un pubblico acculturato (sebbene non da molti dei
migliori poeti) ha meno a che fare con la sua incorregibile francesita che con il
modo in cui siano stati generalmente ignorati nelle metropoli inglesi gli scrittori
sorti dal popolo e che perseguivano tematiche religiose e socialmente conservatrici
e lo stesso per quanto riguarda scrittori nativi quali Ivor Gurney, David Jones e
persino il primo e il tardo David Herbert Lawrence.

385



SAGGIO FINALE

alla luce dell’eternita c’¢ un nascosto e ora genuino progresso, pen-
siero che Péguy elabora nella sua lunga poesia Le porche du mysteére
de la deuxiéme virtu.*> Tutta la finita vita umana scorre in cerchi, e
quindi noi dovremmo ripetutamente inscrivere tali cerchi non al di
fuori di uno obiettivo, non per raggiungere un qualche punto finito,
ma giocosamente, come bambini e al di 1a di una speranza che non ¢
speranza di qualcosa di definito, ma oscuramente speranza remota di
beatitudine eterna, nella quale I'inutilita oltre il limite verra completata
infinitamente. Per quanto riguarda 'uomo caduto e divenuto adulto,
tale circolo finito ma senza fine puo darci facilmente una sensazione
di futilita e decadenza, mentre le abitudini si fanno stantie e stanche e
“Colui che viene dietro cancella i passi di quello che ¢ davanti”,** eppure,
dal punto di vista di Dio, piuttosto ogni volta che noi percorriamo il
cerchio con una leggera differenza, compiamo atti di amore e servizio
quotidiano con una variazione stilistica e queste variazioni formano il
proprio ritmo incrementale e gradualmente “equivalgono” a una linea
di sviluppo di merito accumulato. Proprio perché Dio si ¢ fatto bambino,
ha vissuto in una famiglia, ha fatto per trent’anni parte dell’ambiente
umano normale e poi é entrato nella sfera pubblica soltanto per gli
ultimi tre anni e per poi morire, I’aspetto puramente ludico, gioioso
della vita fine a se stessa come vissuta dai gigli del campo ¢ stato af-
fermato dall’evento dell’Incarnazione in un modo senza precedenti. Di
conseguenza, nonostante la sua sottomissione alla decadenza, ¢ stato
garantito alla Chiesa che non passera né che alla fine verra meno, perché
sfugge al destino di rovina che grava su qualsiasi artificio puramente
culturale, dall’inizio piu legato ai processi biologici. La parola si ¢ fatta
carne e cosi la resurrezione spirituale ¢ assicurata come la primavera in
arrivo.

La seconda critica degli storici riguarda il doppio paradosso dell’origi-
ne e della ripetizione. Nel registro teologico, sono enfatizzate entrambe
le sfaccettature. Le origini sono singolari, cruciali, fragili seppur vitali.

%2 Per una traduzione inglese si veda quella a cura di D. SCHINDLER JR, Portal of the
Mystery of Hope, Continuum, London 1986.
3 Portal of the Mystery of Hope, 115.

386



JoHN MILBANK

Ogni essere vivente e ogni realta culturale cresce da fragili boccioli
che possono essere strappati via dal vento. Ogni distruzione ¢ sicura
e facile e puo essere 'opera del momento. La crescita e il successo
sono, al contrario, lunghi, precari, duri e derivano da un caso irrisorio,
irrisoriamente unico e contingente. Dio si affida a questo processo e
decreta che i processi che iniziano con apparente casualita nel tempo,
come l'incarnazione, I’eucaristia, la croce e I'iniziazione sacramentale
dureranno per tutta l’eternita. Anzi Péguy non esita a dire che se essi
sono vincolati all’eternita e ’eternita e semplice e inalterabile, allora
incomprensibilmente I'eternita deve trarre anche la sua origine dal
tempo.

Quest’origine non sfugge neppure al pathos di ogni origine. Molti
esseri umani non hanno mai visto Cristo fisicamente sulla terra - e
non ci puo essere stato nulla di paragonabile. Una vivacita travolgente
e inimmaginabile ¢ stata a lungo ritardata e ora ¢ per sempre svani-
ta. D’altra parte, ¢ ugualmente vero che Cristo ¢ venuto soltanto una
volta e per tutte perché egli viene sempre; che la vivacita originale &
presente a causa della sua ripetizione eucaristica. E ugualmente vero
che Cristo era il Dio unicamente incarnato, I'Unico prima delle serie,
anche perché egli era “uno” semplicemente ordinario, il primo delle
serie: il fondatore di una citta, della Chiesa e il primo di molti santi,
come cosi frequentemente dichiara Péguy. Cosi I'ignobile sospetto che
molta della storia di Giovanna d’Arco sia mitica ¢ un tutt'uno con lo
stesso sospetto sulla storia di Cristo: in entrambi i casi, la memoria
popolare puo essere ritenuta piu affidabile della ricerca accademica di
“prove”, dal momento che solo questa memoria é costitutiva— “retrospet-
tivamente” eppure “originariamente” di ogni evento genuino in quanto
tale, che deve essere per prima cosa preservato affinché possa avvenire
del tutto, e quindi “essere studiato”. Per di piu, coloro che per primi
videro Cristo non riuscirono spesso a riconoscerlo o lo abbandonarono,
non capendo affatto chi fosse.* Anche se grazie al senno di poi della

4 C. Ptcuy, ‘Un Nouveau Théologien: M. Fernand Laudet’ in Oeuvres en Prose, 1909-
1914, Gallimard, Paris 1961, 899ss.

387



SAGGIO FINALE

Chiesa, potrebbe infatti anche darsi, come insiste cosi ostinatamente la
contadina Giovanna d’Arco in Le mystére de la charité de Jeanne d’Arc,
che la nobilta e i contadini della Francia cristiana non lo avrebbero mai
abbandonato nel Getsemani.*’

Ma anche nel registro teologico, si acuisce la tensione tra le due facce
del paradosso delle origini. Dio stesso prima della creazione del mondo
era perfetto e completo — perché ¢ andato oltre se stesso, aggiungendo
qualcosa a ci0 a cui niente puo essere aggiunto, il finito all’infinito e
il temporale all’eterno? Cosi facendo, la gloria drammatica del tragico
€ acquisita, insieme alla fragile bellezza di cio che ¢ scarso perché e
finito, la malinconia del transeunte e soprattutto il trionfo eroico della
liberta che scommette, sopporta e rimane salda nelle avversita. Ma
niente in tutto questo puo realmente bilanciare I'apparente disonore
della sufficienza innocente di Dio con I’ansia paterna della cura e con
I’agonia della perdita.*

La “mitologizzazione” di Péguy delle perplessita metafisiche qui non
é per nulla paragonabile all’ingenuita dell’idioma per esso utilizzato,
come vedremo a breve. Per il momento, tuttavia, ¢ importante com-
prendere che é l'inizio finito a portare in effetti il sintetico equilibrio
tra I'inizio eterno e il finale sviluppo finito, in una maniera completa-
mente incarnazionale. Cosi la “notte”, ne La porche du mystére de la
deuxiéme virtue ¢ la durata bergsoniana dell’essere stesso — a differenza
del “giorno” unico e continuo, e soltanto perforato dai giorni come da
buchi, analogamente al mare dalle isole o “un grande muro nero” dalle
finestre.”” Una personificazione del genere della travolgente presenza
sofianica (perché sicuramente simile alla sapienza creata della Bibbia) e

5 Per una traduzione inglese integrale si veda The Mystery of the Charity of Joan of
Arc trad. Julian Green, Hollis and Carter, London 1950. La piu recente traduzione
per il teatro a cura di Jeffrey Wainwright (Carcanet, Manchester 1986) si rifa a una
performance parigina del 1986, che opero alcuni tagli nel testo e aggiunse anche del
materiale da altri drammi di Péguy su santa Giovanna.

% Si veda Clio I, Portal of the Mystery of Hope e “The Mystery of the Holy Innocents’
[Le Mystére des saint-innocents] in The Holy Innocents and Other Poems, trad. Pansy
Pakenham, Harvill, London 1956, 69-165.

47 Portal of the Mystery of Hope, 123.

388



JoHN MILBANK

come Dio, semplice e onnigenerante, oltre ad essere onnifertilizzante,
onniconfortante e onniguarente attraverso il sonno. Ma a differenza
di Dio, essa racchiude un potenziale finito e un abbraccio misterioso
e meramente finito e anticipato di ogni giorno a cui da origine e che
alla fine concludera nella notte ultima della redenzione: “I'ultimo gior-
no che ¢ diverso da tutti gli altri”.** Allo stesso modo, ne Le mystére
des saints-innocents, i Santi Innocenti uccisi da Erode, nonostante non
abbiano vissuto la loro vita finita, vengono identificati da Péguy (in
accordo con la tradizione) con i 144.000 santi che nell’ Apocalisse stanno
immediatamente attorno al trono di Dio. Nessuno sta gerarchicamente
piu in alto, perché assolutamente niente ¢ aggiunto dall’esperienza alla
pura innocenza e alla sua azione perfezionata.*’

Questo non ¢ sentimentalismo teologico, ma I’assoluto contrario: un
rifiuto rigoroso di ogni sopravalutazione sentimentale del dramma e
il superamento della tentazione, che € ancora sempre un’esperienza
di contaminazione che necessariamente corrode. Eppure allo stesso
tempo, I'elevazione da parte di Péguy dell’innocenza é controbilanciata
dall’elevazione anche del peccatore pentito e dell’ambivalente guerriero
adulto. Tutto cio é perché, come egli afferma incessantemente, sono
proprio la qualita dell’innocenza infantile e la speranza che permettono
al santo e all’eroe di delimitare il terribile e il corrosivo, di sopportare e di
passare oltre. Di qui I'innocenza giunta al massimo livello, come quella
che dobbiamo attribuire a coloro che, nelle narrazioni evangeliche della
nascita, sono stati sostituiti sacrificalmente persino al sostituto divino
(un altro motivo per cui per Péguy Cristo ¢ soltanto un cittadino tra i
tanti) € ancora in nuce, anticipazione e coinvolgimento ultimo - come
quello della notte per ogni giorno — dell’intera gamma dell’esperienza
umana nella misura in cui essa € umana, che significa fresca, originale e
ispiratrice. L’originale ¢é cio che ¢ gia ripetuto, proprio come il ripetuto
non identicamente rimane I'originale, perché il bene in realta ¢ uno e le
mancanze di esperienza alla fine sono niente.

*® Ibidem, 113.
4'Si veda The Mystery of the Holy Innocents.

389



SAGGIO FINALE

In definitiva questa tematica é per Péguy sia mariologica sia sofiologi-
ca. Maria ¢ la notte e I'infanzia umanamente manifeste, dal momento
che essa ¢ 'unica creazione umana adulta ad essere rimasta innocente,
ma lei € questa origine assoluta, soltanto dall’inizio sempre ripetuto
in lei della parola incarnata e della Chiesa. Nonostante cio, nel cuore
del cristianesimo di Péguy (e in contrasto con il rifiuto protestante) si
erge il paradosso estremo che in qualche modo la grazia divina e la sua
opera eterna dipendono dal fiat mariano. In un certo senso, per Péguy,
un’oscura contadina e I'autrice della nostra redenzione e anche della
nostra creazione, la cui eterna azione, dalla sua prospettiva, ¢ univo-
ca, unilaterale e indivisibile. Il temporale in tal modo guida I’eterno,
proprio come una volta una contadina marcio davanti al Re alla testa
dell’esercito francese.”

Nel terzo punto della critica, abbiamo visto che I’evento umano narra-
to rivela manifestamente e racchiude in sé paradossalmente un processo
e una circostanza infiniti. L’implicita soluzione di Péguy di tale rompi-
capo é sicuramente che, proprio per questa ragione, I'Incarnazione é
I'unico evento veramente definito e assicurato — precisamente definito
e circoscritto in virtu della piena coincidenza con I'infinito e I'eterno.
Tale ispirazione indica che il finito, per essere tale, richiede in un solo
punto finito, un’identificazione totale con I'infinito e la partecipazione
di altre cose finite a quella realta per assicurare la loro stessa realta in
grado discendente. Proprio per tale ragione, il segno cruciale dell’era
cristiana e che essa ¢ scaturita interamente dall’unico evento irrever-
sibile ed interamente trasfigurante sul quale la citta cristiana ¢ stata
incessantemente edificata.”

Ma esso non risolve il rompicapo inverso del perché I'infinito do-
vrebbe richiedere il finito. A questo punto i tropi mitologici di Péguy

5011 parallelismo viene fatto notare da Bruno Latour. Oltre all’articolo gia citato, si veda
anche il saggio piu tardo, scritto a quarantun’anni dal primo per il centenario della
morte di Péguy, ‘Nous sommes les vaincus’ in Cahiers de I’Histoire de la Philosophie,
volume du centenaire pour la Mort de Charles Péguy, ed. Camille Riquier, Le Cerf,
Paris 2014, 15-18.

51 Véronique, passim.

390



JoHN MILBANK

sembrano esprimere un fondamentale accordo con Eriugena, Bérulle e
Malebranche: Dio per essere Dio non puo fare a meno nemmeno della
mancanza; il perfetto non puoé mancare nemmeno dell’imperfetto. Cosi
la generosita piena di Dio deve creare e in fine, per risolvere il rompi-
capo della gloria espansiva di Dio (nella creazione e nella redenzione)
che € non-Dio in un unico senso eppure ancora Dio in un altro, deve
diventare Egli stesso incarnatamente finito, mentre d’altra parte rimane
al contrario e senza riserve infinito.

Date queste verita estreme, ne consegue per Péguy che Dio ha fatto
in qualche modo I'impossibile: mettere I’eternita irrischiabile a rischio
di rifiuto. Come chiarisce la sua cruciale lettura delle tre parabole del-
la dracma perduta, della pecora perduta e del figlio perduto (il figliol
prodigo), cio non significa soltanto il rifiuto da parte di un altro avver-
tito come dolore, ma la reale perdita del proprio essere come capita a
un padre umano che ha perso suo figlio per morte o per sbaglio. Le
parabole di sicuro devono significare che colui che e perduto conta di
piu dei molti che sono al sicuro, perché ogni singolo ¢ vitale per Dio in
misura tale che quello mancante ed essenziale viene in effetti cercato e
amato anche piu degli altri. Percio Dio stesso dunque si mette in gioco.
Eppure Péguy non sta difendendo nessun tipo di hegelismo tragico
e ateo: egli crede pienamente nell’'immutabilita divina. Ne consegue
dunque che tale credo puo essere sostenuto soltanto se Dio vuole alla
fine che tutto sia salvato, e anche che, in un certo modo misterioso e
sconosciuto, per 'immutabilita eterna di Dio, € compresente il sempre
e la fine.

Per tale motivo, I'universalismo apparentemente non ortodosso di
Péguy, che egli condivide nondimeno con altri teologi ortodossi tra
cui Origene, Gregorio di Nissa, Eriugena e Giuliana di Norwich, deriva
per lui dalla sua interpretazione logica dell’ortodossia. Ma é anche
supportato dalle altre considerazioni che hanno piu a che fare con la
storia. Ne Le Mystere de la charité de Jeanne d’Arc, Giovanna accusa
un “colpo” nella sua devozione perché non puo accettare che le sue
preghiere e le sue sofferenze non aiuteranno i dannati neanche di una

391



SAGGIO FINALE

briciola.”* Ma lei con grande forza suggerisce anche che se i dannati non
possono essere salvati, allora non puo esserlo nessun serio peccatore.
Questo perché ogni stato di peccato grave comporta la disperazione e
Giovanna rifiuta la pia affermazione francescana di madame Gervaise
secondo cui noi non possiamo mai essere sicuri del volere divino. Al
di fuori di cio, dice Giovanna, sappiamo molto bene quando qualcuno
si ¢ dannato se niente interviene ulteriormente. E per di piu Giovanna
afferma che la corrente condizione della Francia sotto le devastazioni
della guerra equivale a un letterale stato d’inferno sulla terra perché
gli assassini omicidi sono in tal modo dannati, ma anche molto simili
(con un tocco sottilmente nietzschiano) alle loro vittime, che possono
aver fallito sia nel loro dovere di resistenza sia potrebbero essere state
contaminate dalla loro sofferenza perdendo la fede in Dio. Di certo si
puo obiettare con madame Gervaise (’usuale portavoce di Péguy) che
cio potrebbe in molti casi eroici non avvenire, ma € qui che Giovanna,
la contadina, conserva la prospettiva socialista di Péguy dentro di sé
e del suo cattolicesimo. Molto spesso, di sicuro, coloro che non hanno
il pane quotidiano perderanno il gusto per il pane del sacramento,
anche se essi ne avranno ancor piul bisogno.”® Cosi per Péguy I’esigenza

52 Giovanna dichiara anche che, sebbene pitt smorzatamente rispetto alle opere prece-
denti su di lei, sarebbe pronta a dannarsi se potesse salvare gli altri — tema che va
da Leon Bloy fino a Georges Bernanos (che nel romanzo Sous le Soleil de Satan lo
identifica come la piu diabolica di tutte le tentazioni). Ma in Péguy, non sembre-
rebbe avere un grande ruolo, dal momento che ¢ pili una maschera dell’ardore di
Giovanna; senza dubbio troppo iperbolico a questo punto, ma non quando si scaglia
contro 'idea della futilita delle preghiere per i dannati.

53 Dal momento che il dramma risale al 1910, cid dimostra che il socialismo di Péguy
sopravvive nel suo periodo cattolico. Se in questo periodo egli esibiva un nuovo
senso di dignita dei poveri e persino la necessita di santita dei poveri, come fa
notare giustamente Richard Griffiths, cio forse manifesta immediatamente un nuovo
realismo circa I'impossibilita di bandire per sempre la poverta (le cui cause possono
essere accidentali); la coscienza che ogni sfortuna puo essere purgante e in definitiva
la coscienza che la “spoliazione” & un certo senso necessaria per tutti, cosicché il
problema del culto del denaro allo stesso modo o addirittura di piu incoraggia la
sfortuna del benessere tanto quanto causa anche una ingiustificabile tensione. Ma,
come nel caso di Notre Jeunesse, di sicuro Péguy non trascurd mai 'imperativo di

392



JOHN MILBANK

incarnazionale e socialista di salvare il corpo come I’anima é tutt'uno
con la tesi teologica secondo cui sono soltanto gli apparentemente
dannati ad aver bisogno di essere redenti.

Per salvare del tutto le anime, le dobbiamo infatti salvare dall’infer-
no, qui e nell’aldila. Non vedere cio ¢ supporre ingannevolmente che
il peccato stesso ¢ meno dell’inferno. Cosi dobbiamo opporci a qual-
siasi macchinazione infernale: dobbiamo sfamare i corpi per sfamare
le anime; dobbiamo opporci alla mediazione del profitto se vogliamo
instillare la mediazione della grazia, e dobbiamo opporci alla guerra
e alla violenza in quanto essenza reale del male. Eppure, contro Jean
Jaures e tutte le tendenze pacifistiche di sinistra, non ¢’é un “diritto
alla pace” come c’¢ alla vita o alla liberta: gli interessi della pace come
falso universale non possono calpestare i diritti alla giustizia del sin-
golo innocente. Cosi dal momento che la guerra come la violenza che
¢ ingiusta coercizione é la sorgente di qualsiasi ingiustizia, prima di
tutto dobbiamo fare guerra alla guerra. Ma questa controviolenza, se
non va intesa come collusione con gli effetti della violenza, deve a volte
comportare 'ambiguita della violenza reale e di una letterale battaglia,
come per Giovanna o san Luigi re di Francia che parti per la crociata.
Altrimenti non solo non vi é giustizia ma nemmeno carita, dal momento
che le anime non porteranno frutto, se i corpi vengono trascurati. Cosi
Péguy alla fine ando in trincea nella fede che stava per combattere nella
guerra che avrebbe posto fine a tutte le guerre. Eppure, nel suo caso
tale fede non era un ingenuo errore di calcolo politico, ma piuttosto
I'espressione dell’'unico atteggiamento possibile che giustificherebbe
qualsiasi resistenza fisica.

E anche importante vedere come questo tema si riallacci alla questione
della contingenza assoluta delle origini storiche. Gesu avrebbe combat-

alleviare la poverta, né di fare guerra alle sue cause strutturali, com’e palese ne
L’Argent. Allo stesso modo egli non trascurd mai ’esigenza di giustizia economica
e di realizzazione sociale e creativa per tutti, anche se egli successivamente (e
acutamente) suggerisce che la rimozione di qualsiasi gerarchia sociale ed educativa
puo essere soltanto sinonimo di incoraggiamento di una gerarchia monetaria e
burocratica corrotta.

393



SAGGIO FINALE

tuto gli inglesi o i burgundi? E gli apostoli? Che la particolarita storica
dell'Incarnazione renda tale quesito imponderabile fa sicuramente par-
te dell’opinione di Péguy circa la storicita radicale dell’Incarnazione,
nonostante la sua universalita; un punto che include anche la storicita
radicale della Chiesa e della Francia nei loro particolari destini uni-
versali. Cristo come persona e specialmente Persona divina non puo
essere confinato soltanto nel suo tempo, eppure anche lui é vincolato, in
modo tale che noi non possiamo essere davvero certi che egli avrebbe
dimostrato carita in altre circostante nello stesso modo “pacifistico”.
Questo perché anche la sua relativa capacita di pacificare non puo essere
valutata separatamente da una strategia divina in un tempo e in un
posto particolari, dal momento che ’adozione di quel tempo e di quello
spazio era parte tattica di una strategia universale ed eterna.

In quel tempo e in quel luogo, Gesu ¢ venuto a trovare un diverso tipo
di citta postpolitica che si sarebbe anche provvidenzialmente mescolato
alla citta romana e all'Impero romano. Il suo compito era questo, e
non farsi carico e difendere soltanto i governi politici. Ma chi puo
dire cosa avrebbe fatto nel Getsemani, se fosse stato sorretto da lealta
feudale e che relazione tra il transpolitico e la citta politica sarebbe
allora immediatamente risultata? Molto probabilmente tale supporto &
possibile soltanto dopo una lunga storia sicura e vincente della Chiesa,
ma proprio perché ¢ stato stabilito questo meccanismo, e va dall’eternita
verso il tempo, dallo spirito verso il corpo, e anche dal corpo mistico
allo stato politico (secondario al sociale per Péguy, anche se vitale per
il sociale, dal momento che egli non era un completo anarchico), per
Giovanna e Luigi ora, come forse non prima, € caritatevole e santo
combattere con armi fisiche.

Contrariamente a Giovanna, la francescana madame Gervaise con-
siglia la rinuncia al mondo come ’essenza dei Vangeli, non avendo
preoccupazioni per il lavoro, il cibo, la battaglia e la procreazione. Ma
per Giovanna e sembrerebbe per Péguy cio € prematuro: per ora, nel
bel mezzo del tempo ci devono essere sempre nuove nascite e nuove
opere, se il grande viaggio e la processione delle anime verso Dio, dai
quali Egli in qualche modo dipende, devono essere portati avanti.

394



JoHN MILBANK

Soltanto quando verra l'ora, alla fine, nella notte finale, si mostrera
vera la prospettiva di madame Gervaise (che non ¢ totalmente sbagliata
e che di solito é giusta): allora il mondo sara de-creato e tutto ritornera
a Dio. Tutti gli inizi, tuttavia, innocentemente ripetuti rimarranno per
sempre e saranno eternamente costitutivi.

E da tale prospettiva escatologica che alla fine viene mossa la quarta
critica dello storicismo secolare. La deviazione del giudizio finale verso
un futuro umano sempre posposto si rivela una parodia della speranza
cristiana, come indica sempre Clio II. La speranza, afferma Péguy, ¢ la
virtu teologale pitt anomalmente notevole eppure allo stesso tempo cru-
ciale rispetto a fede e carita. La fede dovrebbe sorgere prontamente, date
le glorie manifeste di Dio; la carita é sicuramente sollecitata dalla soffe-
renza, ma il fatto che noi dovremmo continuare a sperare nonostante il
suo mancato adempimento sembra molto piu sorprendente.**

Ma qui Péguy presenta la speranza come una ragazzina che non
spera niente in particolare, ma gioca in continuazione senza sosta,
ripercorrendo i propri passi e nella speranza di una giocosita sempre
piu divertente. Cio, egli indica, € il modo in cui noi dovremmo sperare:
realizzando che nelle nostre non-ricerche circolari viene per sempre
aggiunto qualcosa di nuovo e che il fatto che ogni giorno ¢ all’apparenza
simile a quello prima non significa, anche nella nostra esperienza, che
non ci saranno giorni diversi e sorprendenti, saturi di nuovi avvenimenti
e nuove aperture. “C’¢ sempre un giorno che non ¢é uguale a quello
prima” dice Hauvette, la contadinella amica di Giovanna.”®> Sempre un
giorno speciale nella nostra vita, sempre una giornata al mare, un giorno
della Bastiglia, il giorno di Natale e di Pasqua, e in fine il giorno in cui i
giorni termineranno. Da questi giorni finiti della speranza aperta deriva
per Péguy non necessariamente qualsiasi miglioramento del mondo, e
probabilmente I'inverso, come la verita di solito porta alla rabbia, ma
nondimeno ne derivano alcuni schemi che forniscono i prerequisiti
della trasformazione nei termini di un’offerta di espiazione, perdono e

>4 Si veda The Portal of the Mystery of Hope.
%5 Si veda I'edizione per il teatro della Carcanet, 84.

395



SAGGIO FINALE

mutua cura. All’infuori di questi giorni, continuiamo a sperare, e questo
e cio che ci spinge a edificare citta e case, fondare famiglie e rischiare
di mettere al mondo bambini. Per questo il desiderio di destini futuri
che noi non arriveremo a vedere non € una sottomissione sacrificale ai
loro verdetti futuri sul nostro passato, ma una continuazione del rischio
divino creatore non soltanto nell’interesse dei nostri bambini e dei loro
figli e dei figli dei loro figli, ma per I'intera razza umana nella sua eterna
unita. Un rischio nondimeno assunto per Péguy nella speranzosa fiducia
di una libera decisione ultima e universale da parte delle creature libere
in favore della liberta eterna.>

5 E possibile leggere I'insistenza di Péguy su tutto cid che riguarda il tempo, I'In-
carnazione, la speranza, I’escatologia, la nazione, le forze armate e la politica in
relazione con la ri-assorbimento delle tematiche ebraiche nel cristianesimo. Cosi
il suo patriottismo francese ha implicazioni opposte per quanto riguarda gli ebrei
rispetto a quelle di Charles Maurras e i suoi successori. Si puo sentire, allo stesso
modo, un’eco (per quanto probabilmente inconscio) delle concezioni cabaliste e
chassidiche di salvezza nei termini di un recupero della gloria divina stessa rac-
cogliendo le sue perdute “scintille sparse” nella reiterata interpretazione di Péguy
delle tre parabole della perdita.

396





